# CUADERNOS DE FILOSOFIA FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES

EL MITO HESIÓDICO DE LAS EDADES Ernesto La Croce

LA DINÁMICA DE LA POLIS EN HERÁCLITO Néstor Luis Cordero

EL CICLO DEL ALMA EN HERÁCLITO Cristina Marta Simeone

LAS CATECORÍAS EN LOS Tópicos DE ARISTÓTELES Osvaldo N. Guariglia

> Lo infinito en Aristóteles Gerold Stahl

La "LEXIS" DE ARISTÓTELES José Pablo Martín

La noción de "epinolai" en Enéada II, 9 (33), 2, 1
Francisco García Bazán

PLOTINO Y LA INEFABILIDAD DE LO UNO María I. Santa Cruz de Prunes

Los sentidos del "ser en" en Plotino Mercedes Riani

Niveles de la divinidad en Numenio de Apamea Francisco Leonardo Lisi

> La teopanía de Pan Hugo F. Bauzá

El silencio místico Carlos Manuel Herrán

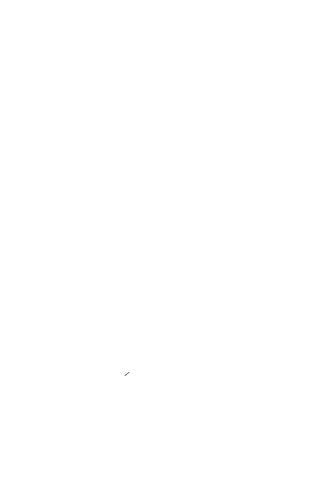
La enstoria de la filosofía y sus problemas Eugenio Pucciarelli

Notas y reseñas

Francisco José Olivieri, Armando R. Poratti, Jorge Alfredo Roetti, Luis Enrique Varela, Irene Cufré, Hugo E. Biagini, Edmundo Mario Camaly, Jorge Eugenio Dotti, Martin Laclau, Ada A. Pérez Wright, Roberto J. Walton, M. R. Lojo Calatrava de Beuter, Alicia Páez, Jorge Estrella, Gustavo L. Marqués, Guillermo I. Kaunitz.

ANO XVII ● NUMERO 26-27 ● ENERO-DICIEMBRE 1977

. C



# CUADERNOS DE FILOSOFIA FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES



# Director

EUGENIO PUCCIARELLI

Secretarios de Redacción

Hugo E. Biagini

JULIO C. COLACILLI DE MURO

Dirección Postal:

Instituto de Filosofía 25 de Mayo 217 (2º Piso) Buenos Aires, Argentina

### SENTIDO Y ESTRUCTURA DEL MITO HESIÓDICO DE LAS EDADES

POR Ernesto La Croce °

#### Introducción

Para los versos 106 y 201 de los Trabajos y Dias Hesiodo expone un mito etiológico que, complementandose con los mitos de Proqué y cómo la existencia actual de la humanidad exhibe el sello de la caida, de la imperfección y de la retrogradación. A una raza originaria y perfecta de hombres de oro sucedieron otras de plata, de bronce, de "héroes" y de hierro, que describen un curso de progresiva decadencia, si descontamos el caso atípico de los héroes, que son "mejores" que la especie de bronce que los precede.

Nos atrevemos a considerar a este mito de las edades del hombre como el primer caso de una "metafísica de la historia" en la cultura occidental, porque diseña un marco paradigmálico a partir del cual se puede comprender el sentido de la historia humana i.

¿Cuáles son los límites que deben reconocer los eruditos modernos en interpretación del mito hesiódico? Por supuesto, la libertad de la exégesis debe estar circunscripta por el texto mismo de Hesiodo, pero parece que este límite no ha resultado suficiente, sobre todo en las últimas décadas, porque hallamos un cierto número de tendencias interpretativas que pretenden reconstruir el sentido del mito de una

Del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas.

L'Escribnos expresamente "metalistes de la historia" y no "filosofia de la historia" poso más adalante si indicario, por qué amonos descent esta ultima expresión. Aunque la palabra "metalficies" implica uma distriación nets entre um orden sensible y otro usurrasensible que disficilmente se detecta en Hesdodo, no se puede ya sostener validamente que el pensamiento arcaico es un pensamiento que versa sobre lo "sensible" y "concreto". Los simbolos miticos, por el contrario, constituyen "mediadores" que remiten a un plano arquetípico a partir de elementos manifiestos que los evocan y sugieren. Esta concepción del simbolo se puede rastrear, sobre todo, a partir del tomo de 1962 de los Etudes Camditatines (cfr. "Polarité du Symbole"). Estre los numerosos trabajos recientes querenos mencionar el de J. S. Crooxtro "Simbolo mitico y creatividad" en Estudios de Filosofía y Religiones del Oriente (F. F. y L. de la Univ. de Bs. As.), nº 1 (1971), pp. 31-47.

manera "heterodoxa" que llega a contradecir la lectura obvia del texto. Por ejemplo, se ha llegado a sugerir que no debe suponerse una secuencia cronológica entre las cinco edades, que no existe mayor relación entre este mito y los de Prometeo y Pandora, que la quinta edad no constituye en realidad una sino dos edades, que no existe una degradación siempre creciente, que la supuesta estructura originaria del mito no estaría dada por las razas metálicas con el agregado posterior de los béroes, etc., etc. 2.

Este tipo de interpretaciones sólo puede formularse sobre la base de suponer que el poeta beocio ha realizado un filosófico "esfuerzo de sistematización" a partir de un material mítico que no poseía un claro significado originario o que, si es que alguna vez lo poseyó, ya era desconocido para Hesíodo. No pretendemos nosotros negar la justeza de la afirmación de O. Gigon de que Hesíodo pueda ser considerado como el primer "filósofo" griego, por lo menos en el sentido que este autor le da a su afirmación , pero nos negamos a presuponer que el poeta, al modo de un pensador más moderno, utilice y recomponga los mitos que la tradición le proyecta, de acuerdo con el arbitrario dictado de su razón e imaginación.

Preferimos pensar que Hesíodo solicita la inspiración de las Musas <sup>8</sup> buscando colocarse en un plano supraindividual que le permita exponer los viejos mitos, con la intención de que sus símbolos hablen por sí mismos. Pues los mitos constituyen, según el poeta parece entenderlos, memoria de una arcaica sabiduría que debe trasvasarse a los hombres de los nuevos tiempos, respetando las nuevas condiciones que los mismos imponen.

El inconveniente que se nos presenta es que, por cierto, resulta casi imposible detectar lo que pudo haber sido la sustancia originaria de los mitos de los griegos, porque lo único escrito que poseemos antes de Hesíodo es la poesía de Homero que, además del mero hecho de que no nos dice nada de las edades del hombre, posee en general un

esp., Madrid, Gredos, 1971; cap. L. 5 Cfr. Teog., 44 ss. y 68 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La mayoría de estas "interpretaciones heterodomes" están sugaridas por J. P. VENNANT ("El mito hesiódico de las razas. Enasyo de análisis estructural" incluido en Mito y penamiento en la Greccia antigua, trad. esp. Barcelona, Ariel 1973, pp. 21-51). Per lo menos, tales son las afirmaciones que J. Defindas le objeta a Vernant haber sostenido (Derandas, "Le mythe hésiodique des races. Essai de mise au potur", L'Information littéraire, 1985, nº 4, pp. 153-158). El mismo Vernant respondió a esta crítica sostenissido, en la mayoría de los casos, no haber expuesto las pociciones que Defindas le adjudica ("El mito hesiódico de las razas. Sobre un «enasyo de rectificación», incluido en las pp. 51-88 de la obra de Vernant recién citada, y por la cual citaremos en adelante ambos enasyos.

3 Las palabras entrecomilidadas son de V. Columatria, "Theologia", Reoue de Erudes Grecques, 1950, p. 36. Ello esceptado por Vernant, op. ch., p. 84.

4 Gigon considera a Hesiodo como el primer filósofo porque encuentra en di, acertadamente, la voluntad de buscar y decir la verdad, la remisión a los origenas y el intento de abarcar la totalidad. Cir. Los origenes de la filosofia griego, trad. eson. Madrid. Credos. 1971: cap. L P. VERNANT ("El mito hesiódico de las razas. Ensayo de análisis estructural" in-

Las musas son, como es sabido, bijas de la Memoria (Teog., 54).

carácter marcadamente folklórico <sup>1</sup> y, por lo mismo, nos transmite los mitos en un estado que podemos considerar, en grandes rasgos, como residual e incoherente. No obstante, a la exégesis del investigador se le ofrece la importante ayuda de los estudios comparativos, siquiera para rescatar las grandes lineas simbólicos.

No es éste el lugar ni la ocasión para discutir el valor de los "estudios comparativos", pero en el caso de Hesiodo no se puede pasar por alto que la representación mítica de la historia de la humanidad bajo un esquema cuaternario se halla en la doctrina hindú del Manvantara y de los cuatro Yugas, en el texto avéstico del Bahman Yasht—que además utiliza el simbolismo metálico, y esto último también lo encontramos, en el área semítica, en el sueño de Nabucodonosor del Libro de Daniel y en los poemas babilónicos ". El examen de estos testimonios orientales va más allá de nuestras posibilidades, pero que-remos sugerir que no nos interesa tanto el problema de las influencias orientales en Hesiodo (que, a partir de los estudios de West y de Walcot, no puede seriamente dejar de tenerse en cuenta "), sino más bien señalar que, (a) a partir de una cierta universalidad de los símbolos imposible de desdefiar, resulta altamente probable que Hesiodo

- TEntiendo el folklore como el "estudio de las pervivencias" "survicolat" según la expresión de los antropologos ingleses, creada por E. B. Tracon para designar las ideas, imágenes o costumbres conservadas "by force of habit into a new state of society different from that in which they had their original home." Primitivo Culture, London, 1871.
- <sup>8</sup> La doctrina hindú de las Yugas no asigna el vulor de un metal a cada uno de estos grandes períodos, sino cuatro colores propios de cada casta. Pero el último, el Koli-Yuga, manifiesta grandes analogias con la descripción hesiódica de la Edad de Hierro. La palabra sinacrita koli significa el punto más bajo del dado (el uno) y también la discordia; además, el vocablo kála designa al "tiempo" (Cfr. MONERN-WILLIAMS, A Sanakst-Engleik Dictionarry, reimpr. Delhi, 1970, pp. 291 y 278, también para la referencia a los testos hindúes). El Bahman Yusht, antiguo testo peras, describe las cuatro ramas de un árbol soñado por Zoroustro, hechas de oro, plata, acero y hierro mezclado, que representan etapas sucesivas. El libro de Daniel, del antiguo testamento, refiere una ímagen humana en el sueño de Nabucodonosor cuya cabeza esa de oro, sus brazos y pecho de plata, sus estraías y mulos de bronce, sus pierans de hierro y sus pies de arculla y hierro, representando las partes del cuerpo reinos sucesivos. También los cuntus planetarios de Babulonia relacionalam edades con metales. Todas estas referencias pueden encontrarse en J. Gwin Carriran, "Archaelogy and Hesiod's five ages", Journal ed mito que nos ocupa bastandose en una hipótesis "quesológica". Hedelo, parha tenido memoris de un becho real, a saber, que en la mayoría de las culturas orienteles los hombres prehistóricos utilizarun los metales se encuentran en estudo natural y no es preciso obtenerlos por fundición). La "hipótesis arqueológica" constituye, a nuestro pició, una nueva forma de evemensimo para la interpretación del mito, quo miradio principio no podemos acaptar. Además, hay ejemplos arqueológicos que contradicen la secuencia expuesta, v. g. Egipto, que conoció el cobre en su estapa más antigua.
- <sup>9</sup> M. L. West, Early Greek Philosophy and the Orient, Oxford, 1971, y P. WALCOT, Hesiod and the Near East, Cardiff, 1966.

haya basado su relato en un mito tradicional cuaternario de las edades 10, y (b) por los mismos motivos, la asociación de la "edad feliz" con el oro debía estar presente entre las herencias simbólicas recibidas por el poeta 11.

# In edad heatífica u la caída

Los mitos de Prometeo y de Pandora (Trabajos vv. 41-105) nos indicarque existió una época de la humanidad en la cual el hombre gozaba espontáneamente de los frutos de la tierra sin necesidad de trabajar, se hallaba al abrigo de los males y, lo más importante, poseía una directa comunicación con lo divino <sup>12</sup>. Se trata de un estado beatifico primordial, donde el hombre es absolutamente pleno —es decir, todas sus

Tayon and the second properties of the second secon

10 Acertadamente recuerda nuestro colega J. FERNÁJORIZ BERNADES que "El cuatro es el número en que tradicionalmente se divide lo creado (cuatro son las partes del día, cuatro las estaciones del año, cuatro las edades de la vida humana, cuatro las fases lunares, etc.)", cfr. "La Edad de los Héroes en Hesiodo", Argos, nº 1 (1977), p. 87.

11 Algunos testimonios aludidos en meestra nota 8 muestran que la asociación del oro con la edad feliz era ya conocida en el oriente cercano. El libro de Daniel y el Bahman Yasht no son de época anterior a Hesiodo, pero los especialistas concuerdan en que dichos testos refieren mitos mucho más antignos. Además, el oros en Egipto significabs, desde la Unicipity o directivo per automostas testrictivos en Egipto significabs, desde la Unicipity o directivo de la Constantia de Corpo Criffith (cfz. constantia). Por Criffith (cfz. constantia) per automostas testrictivos (17 (1956)) p. 533-554 y 19 (1958) p. 9, 19-39). Yasntes H. C. Balzary ("Who invented the golden age". Classical Quersisty. 1. III 1962, p. 83-92) sostuvo que "it is reasonable tomochad that Hesiodico de la edad de cultura de constantia de cons

<sup>12</sup> La primera alusión a esta edad esté en los vv. 42-46. Luego escribe "Puet antes (prín) vivían sobre la tierra las razas de hombres apartadas de los males y del duro trabajo...", al lobroducir el relato de Pandora (vv. 90-91). Nos llama la atención que Vernant yeas en el mito de Pandora algo así como la antesala de la actual edad del hierro (op. ct., pp. 41 y 61), porque el mito, en cambio, destuca el momento anterior a Pandora en términos similares a la representación de la Edad de Oro. Es decir, si relacionamos los mitos, el episodio pandórico separaría la Edad de Oro de las restantes, antes de marcar el límite entre la época de hierro y la anterior a ésta. En lo que respecta a la "comunicación con lo divico" propia de la edad primordial, parece estar figurada por el estado anterior al sacrilicio de Mecoma (garando en Teog., 535 y s.), que do origen a los episodios

de Prometeo y Pandora.

posibilidades están activas y desarrolladas 19- y, para expresarlo con un viejo símbolo, "ocupa el centro del universo".

De este estadio primordial guardan memoria casi todos los pueblos (no es preciso extenderse en dar ejemplos de algo tan obvio), v añaden que la beatitud paradisiaca fue interrumpida por una caida, que las diversas culturas representan míticamente de modo diferente, pero en todas dichas figuraciones simbólicas aparece la marca de lo que los griegos llamaron hubris, o sea una desmesura rebelde del hombre frente a lo divino.

¿Puede acaso dudarse que la Edad de Oro que Hesíodo describe a partir del v. 106 de los Trabajos corresponde a esta beatitud primordial? 14 La conexión entre los tres mitos (Prometeo, Pandora y Edades) es por lo tanto indudable, porque aunque se trate de mitos distintos, los símbolos que contienen son los mismos.

Es cierto que el relato de las edades no describe la caída, limitándose el poeta a expresar: "Una vez que esta raza se ocultó bajo la tierra..." (v. 121). Quizás Hesíodo no la describió simplemente porque va lo había hecho en los dos relatos anteriores de Prometeo v Pandora. Pero el profundo viraje ontológico que experimenta la raza humana a partir de entonces está vastamente indicado, porque la hybris constituirá el sesgo dominante del resto de las edades, a excepción de la de los héroes, y esto último por motivos que más adelante examinaremos. Sólo de los hombres de oro se dice que "vivían como dioses" 15. Por otra parte, Hesíodo agrega que su vida transcurría bajo el reinado de Cronos (v. 111), mientras que las razas restantes lo hacen bajo el poder de Zeuz 16, con lo cual se observa que el hiato fundamental

<sup>18</sup> Como se sabe, muchas veces se representa este estado de plenitud mediante la figura del maldigino, que recine ambas potencias masculias y femenina que, en un sentido analógico, aluden a los dos polos activo y pasivo (o paternal y maternal) que la tradición extremo oriental simboliza con el yang y el yán, y que son necesarios ambos para significar la totalidad. En el discurso de Aristófanes del Banquete platónico se coloca al andrógino como modelo de la humanidad primordial, y quizás algo semejante ocurra en Empédocles (cfr. los "seres de naturaleza completa", oulophyeis, del frag. 62). Si aceptamos que el relato de Pandora explica el origen de la mujer, como ciertamente parece ser, entonces podemos quizá suponer que en la edad de oro no había división sexual, es decir, el "hom-

pere era pleno y autosuficiente.

\*\*Port : Pere de la compania del compania de la compania de la compania del compania de la compania del compania del

y 113. Comparar actemes societée en et v. 1.7 y neues en 1 3...
12 hôs te theol d'écon, v. 112. El v. 108, que P. Mazon (ed. de Hésiode, Théogonie, Les tracoux et les fours, Le Bouclier, Paris, 1925) excluye siguiendo a Lebrs, quizà pueda ser retenido interpretando que "los disese y los hombres mor-

Lehts, quizà pueda ser retenido interpretando que "los dioses y los hombres mortules tuvierno un mismo origen" en el senidio de que el hombre, en su origen, pertenecia al mismo plano divino. Cfr. B. A. VAN GRONNICEN, La composition littéraise archatique grecque, Amsterdam, 1960 p. 288, n. 3.

1º Los hombres de oro cayeron sepultados en la tierra, no fue Zeus el que los abetió, como ocurre con los de plata (v. 138), Ya se dice de los hombres de bronce, incluso, que fueron creador por Zeus (v. 143); cfr. E. Rokinz, Faque, trud. esp., Barcelona, Labor, 1973, p. 119, nº 41. Es cierto que los hombres de oro serán datmones terrenales protectores, después de la muerte, "por la voluntad

que separa a la Edad de Oro de las demás está aún indicado en el contexto divino.

Sobrados son, pues, los motivos para considerar que la estructura básica del relato está dada por la polaridad "Hombre primordial (Oro)-hombre caído (las restantes edades)". Por eso, creemos inadmisible ubicar, como lo hace Vernant, a las edades de oro y laplate en un mismo plano. Porque el mero hecho de que el oro y la plata sean los únicos metales nobles del mito y que, además, tanto los hombres de uno como del otro material sean los únicos promovidos después de la muerte al rango de espíritu a los cuales se rendirá culto, estas dos cosas, creemos, no justifican de ningún modo desconocer el hiato establecido por la caída como la partición primaria del relato 17.

# Los "arquetipos de la desviación"

Después de la calda, la estirpe de plata siguiente es, por supuesto, "mucho peor" <sup>19</sup>. Se trata de una raza caracterizada por la inmadurez y, visiblemente, por la falta de virilidad:

"Durante cien años el niño, junto a su cuidadosa madre, se criaba retozando, muy pueril (méga népios) en su casa" (vv. 130-1).

Su destino es bien distinto del de los hombres de oro; de aquéllos simplemente se dice que fueron cubiertos por la tierra, mientras que los hombres de plata son hundidos por Zeus por cometer hybris negándose a rendir culto a los dioses (v. 136).

Aunque Hesíodo no diga expresamente que la siguiente raza de bronce sea peor que la anterior, no creemos que pueda discutirse que el sentido general del mito sea el de una progresiva decadencia <sup>39</sup>, por que ello se desprende del mismo simbolismo de los metales: el oro es noble e incorruptible, es como la imagen del sol sobre la tierra, la

del gran Zeus" (v. 122), pero ello puede referirse a un momento posterior de la edad misma. Con respecto al reino de Cronos, H. C. Bazzav, art. cit., pp. 84-85, cita varios testimonios que muestran que la asociación de este reinado con la edad feliz em común en la antigüedad y antarior a Hesiodo: "Tradition made Kronos ruler of the good old days and of Elysium logo before he becume the villain of the Theogony" (p. 85). M. P. Nizason, en cambio, le adjudicaba a Hesiodo dicha asociación (chr. Geschichtet, J. 485).

17 Excribía Vernant: "El texto impone, pues, en cuanto a su coherencia entre

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Excribía Vernant: "El texto impone, pues, en cuanto a su coherencia entre las cuatro primeras razas, la estructura siguiente: se distinguen dos planos diferentes, oro y plata de una parte, bronce y héroes de la otra" (op. cst., p. 28). Y en p. 68: "La sucestión de/as cuatro primeras razas no se revela, en consecuencia, bajo la forma de una serie regular y progresiva: 1.2-3-4, sino de una progresión articulada en dos níveles, 1.2-8 en primer lugar, 3-4 hego."

<sup>18</sup> polý cheiróteron, v. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Cfr. W. Jassen, Poidele, trad. esp., México, F. C. E., reimpr. 1967; p. 75: "La bistoria de la antiqua Edad de Oro y de la degeneración niempre excitente de las tiempos subsiguentes, debe mostraz que los bombres ema originariamente mejores que hoy y vivian ain trabajos al penas". Var, contra, Vermant, op. cis., p. 66.

plata es noble, pero peor <sup>20</sup>, mientras que el bronce y el hiemo son corruptibles, el segundo más que el primero. Además, los hombres de bronce, reza guerrera y "terrible" (*óplastoi*, v. 148), al darse muerte unos a otros con sus propias manos, perecen en el olvido, sin nombre ni fama, nónymnoi (v. 154).

No resultará difícil ver que las razas de plata y de bronce se contraponen entre si como dos modos diversos (y complementarios) de desviación, de caida de la plenitud primordial. El hombre de plata es pueril y pasito, porque es alimentado durante cien años por su madre, luego es destruido por Zeus por negarse a dar culto a los dioses (¿acas o antes lo hacía?). El hombre de bronce, en cambio, rememora a los titanes de la Teogonía, es activo y viril, pero de una virilidad bárbara, a la cual sólo le interesan las obras de Ares<sup>43</sup>, y ni siguiera se dice que se negara a rendir culto a los dioses porque, sencillamente, parece estar separado del plano divino desde su misma creación.

Tiene razón, pues, Vernant al afirmar que "las dos razas, consagradas igualmente a la hybris, son diferentes por esta misma hybris", y luego, "la hybris de los hombres de bronce se manifiesta en los trabajos de Ares; es una desmesura guerrera. La hybris de los hombres de plata se exterioriza por la injusticia de la que no pueden abstenerse en sus relaciones mutuas y por su impiedad respecto de los dioses. Es una desmesura jurídica y teológica; en modo alguno guerrera" (subrayados nuestros) "2".

Nos atrevemos a proponer que las razas de plata y de bronce, siduadas en un mismo plano en tanto que constituyen una "desviación" (aunque la de bronce sea cualitativamente peor que la de plata), implican el desdoblamiento de dos "principios" que se hallaban indiferenciados en el hombre atreo. Representan, así, "parcialidades" frente a la interpridad del hombre de cor se.

El esquema proporcionado por las tres funciones sociales propias de los pueblos indoeuropeos —religión, guerra, labor — puede ayudarnos a la interpretación del mito, tal como lo han aplicado G. Dumézil y Vernant<sup>24</sup>, aunque siempre es preciso prevenirse contra las "versiones

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vernant (p. 32, nº 41) recuerda el tento de Hiponacte (fr. 38, Mason): "Padre Zeus, rey de los dioses, gor qué, rey de la plata, no me has dado oror".
<sup>21</sup> vv. 145-146. La misma palabra challés (buonca) es usada por Homero

<sup>21</sup> vv. 145-146. La misma palabra chelkós (bronce) es usada por Homero para referirse a la espada y, a veces, a la lazza: Il 4.540, 3.292 et passim. Lo mismo Empedocles, frag. 136 (ver Arist Poét. 1457bl.3).

<sup>22</sup> On. cir., pp. 67-68.
28 Antes, en nota 13, recordamos la imagen de la androginia. Retomándola ahora, sugerimos que el hombre de plata y el de bronce porseen constituir, respectivamente, el resultado de la bipartición simbólica del andróginio. De ningún modo pretendemos con esto hacerde decir a Hesfodo lo que no dilo, sino simplemente buscamos utilizar un símbolo más concreto y pintoresco que nos ayude a representar el semido del mito.

reprisentat ei seinudo del mido.

<sup>24</sup> Vernant (p. 48, no 103) manifiesta prolongar la dirección interpretativa de G. Duméni, de quien cita esta frase tomada de la obra Jupiter, Mors, Quirinus (Paris, 1941, p. 259): "...parceo que en Hesiodo, el mito de las Razas asocia

sociologistas" de los mitos, que explican el todo por la parte 2º y que, desgraciadamente, vienen gozando de tanto favor en nuestro tiempo. Así, el hombre de oro bien puede ser evocado por las figura del antiguo soberano 2º que reunía en si las prerrogativas real y sacerdotal, es decir, el poder de administrar las relaciones entre los hombres y, a su vez, de éstos con los dioses. Ambas prerrogativas (la primera activa y la segunda, en cierto sentido, pasiva), desdobladas y bajo el sello de la hybris, pueden evocar, por su parte, la "desmesura teológica" del hombre de plata y la barbarie guerrera del hombre de bronce.

Así, estas rezas, además de constituir dos fases pasadas del ciclo de degradación de la humanidad, pueden ser vistas como "arquetipos de la desviación", como modelos originarios de hybris susceptibles de ser re-actualizados en épocas siguientes. Tal idea no pudo estar ausente en un poeta en el cual la intención didáctica es predominante. Por lo demás, consideramios que las disputas entre las interpretaciones "genéticas" y "estructural" del mito, carecen de sentido alguno; cualquiera que esté interiorizado, aun someramente, de la dinámica propia del pensamiento mítico, sabe muy bien que una de sus principales características es la de las "relaciones de analogía", y que las mismas estructuras se reproducen en el macro o en el microcosmos, en el tiempo o en el espacio 2".

# La recuperación heroica

Si bien probablemente sea verdad que Hesíodo consideraba que todas las edades de las que habla su relato eran genuinamente históricas (es decir, pasadas y reales)<sup>28</sup>, sólo la edad de los héroes debe

broncineos, chervicos y eferreos en el seno mismo de la ferreo astas".

Se Nadie ha insistido más en esto que T. C. Rosmanzum, "Hesiod and
Historiography", Hermes, 85 (1957), pp. 257-285. La testé de este autor es que

cada una de las Edades, o más bien de las tres «parejas de edades» a través de las cuales la humanidad no se renueva sino para degradarse, una concepción funcional» —religión, guerra, labor— de las variedades de la especie". A partir de alli Vernant cree encontrar en el maio una estructura en tres planos: jurídico-teológico (Oro y Plata), guerrero (Brunce y Héroes) y agrario (edad de Hierro de la época de Hesiodo y edad de Hierro futura). Cada plano contiene, por est parte, una oposición "dialeticia" entre la desenseura (plan, brunce, hierro futuro) y la justicia (las otras edades). En términos generales, G. S. Krax (El máto, Barcellona, Barral, 1971, trad. esp.) a cospos esta estructura impuesta al mito.

Barcelona, Barral, 1971, trad. esp.) acepta esta estructura impuesta al mito.

2 C. A. Disaxiono expresa, al respecto: "Aunque puede ser aceptable el esquema (de Vernant), no me parece adecuade el intento de sociologizar y psicologizar el mito, pues de esta manera lo esciode de un comiesto mayor (la totalidad de Ergo, de de un unidad fontal (la totalidad de Teogonida + Ergo)", cfr. Tránsito del Mythog al Logos. Hestodo. Bertichto. Perménidos, La Plata, Hostería Volante. 1969: "A 361. nº 4. La observación nos parece muy atinada.

Hostería Volante, 1968; p. 361, nº 4. La observación nos parece muy atinada.

No dacimos que "el antiguo soberano sea evocado por el hombre de cro".

Escribe C. A. Dusabneo, op. cft., p. 161: "En la courdenada horizontal, a sa vez, la revelación del mito nos muestra tipos generacionales, que pueden ser suscitados ahora por un vínculo personal: hay hombres entrecos», eargintosos, obroucioses, oberoicos y efercos en el seno mismo de la ferrez astas".

haber constituido para él un pasado familiar y cercano. No olvidemos que muchos contemporáneos del poeta, y aun griegos muy posteriores a él creían sinceramente contar entre sus antepasados a personajes muertos "bajo Tebas, la de las siete puertas... luchando por los rebaños de Edipo" o en Troya "por causa de Helena, de hermosos cabellos" (vv. 161-165).

Si se nos permite utilizar una analogía no muy adecuada, podríamos decir que, mientras que para el poeta las tres primeras edades eran "prehistóricas", la edad de los héroes constituye la "historia" misma 29.

La estirpe heroica es "más justa y virtuosa" 30 que la anterior. Es la única raza que posee tal característica; sólo ella carece de un nombre metálico. Además, algunos de sus miembros pueden sobrevivir a la muerte sin asumir por ello un status ontológico distinto 31 (los hombres de oro y de plata son promovidos a otros status cuando mueren).

Estos tres motivos determinan necesariamente que, si realmente Hesíodo partió de un mito tradicional cuatripartito (ver supra v n. 10), entonces, el único agregado posible que de algún modo pudiera alterar la estructura originaria del relato, estará dado por la edad heroica 82.

No creemos que la sustancia del mito adquiera incoherencia por causa de la cuarta edad, pero debemos hacer referencia al sentido y a los motivos de su inclusión. Es preciso recapitular ahora las principales líneas del relato. La edad prístina se ha perdido irremediablemente 38, a causa de una "desmesura vertical" (res-

<sup>&</sup>quot;Hesiod's Five Ages ought to be ranked as an early piece of Greek historical writing" (p. 280), en el sentido de que el poeta "wished to report the legomena concerning the past" (p. 272). Por lo mismo, niega insistentemente que el relato pueda ser concebido como parábola o como mito. Nosotros entendemos, en cam-bio, que mediante el mito Hesíodo expone un modelo arquetípico de acuerdo con el cual se produjeron los bechos del pasado. Por ello preferimos hablar de "meta-

el cual se produjeron los bechos del pasado. Por ello preferimos hablar de "metafísica de la historia", viasas supra y nota 1.

29 Por lo demás, declara el poeta que ésta es "la raza que nos precedió
(protére gened) sobre la immensa tiera" (v. 180).

50 discióteron kat dreion, v. 138. Dos lineas después Hesiodo expresa que
estos hombres son litamados "semidioses" (hemishrot).

25 Chr. J. FERNÁSDEZ BERNAUSES, art. cit. p. 89.

25 Nuestro colega N. L. Conomano, on cambio, afirma que: "Pero basta un
somero análisis para desestimar la hipótesis según la cual es la edad de los héroes la que rompe la sinactía del relato mitico. En realidad, es la sedad de
herro la que pona en peligro al equilibrio de la succesión de las codació; dr.

20 mito heriodico de las edades del hombre", Exorico de Fisicorios, nº 3 (en

prensa).

38 Los hombres de oro persisten como domones "envueltos en niebla" (v. 125), imagen ya usada por Homemor para indicar jovishibilad. Por otro lado, no nos strevemos a conjeturar que, cuando Hestodo leego se queja de pertencer a la edad de hierro diciendo preferir "haber muerto antes o acado después" (v. 175), está imaginando una nueva edad de oro en el futuro, o si acaso se trata de una simple manera de decir, sin que se aluda seriamente a una ciclicidad. La cuestión ha sido muy discutids. Pero aun en el caso de que se acepte la primera posibilidad, otro ciclo supondría otro tiempo y otra humanidad.

perto de lo divino) y de una "desmesura horizontal" de los hom-

bres entre si)34.

Ahora bien, el hombre aúreo no puede, en rigor, ser colocado como paradigma inmediato para la humanidad actual. No sirve como tal porque es muy lejano y, además, porque en si mismo no conoció la degradación, sino que llegó a la muerte pleno e inviolado. Digamos entonces que la vida aúrea es el objetico de la actividad heroica; ésta, a su vez, conforma el paradigma del hombre actual, paradigma completo y efectivo porque incluye el estado inicial de caída y el esfuerzo y la redención, contemplando así la realidad existencial de la humanidad mesente.

Lo que separa al héroe del hombre de bronce es que, mientras que para el segundo la lucha es el modo de perecer en el olvido, para el primero ella posee un valor sagrado: constituye la dinámica de su recuperación existencial, la sublimación de su vida <sup>18</sup>. Pero en dicha lucha los más fracasan —aunque restará el recuerdo laudatorio de los hombres. Los que vencen, los "elegidos", son raptados a las Islas de los Bienaventurados, donde Zeus les otorga "vida y morada lejos de los hombres" (V. 167).

Las condiciones de existencia de las Islas reproducen las de los hombres de oro, y Hesiodo repite cn los versos 167-173 expressiones que utilizó al describir la primera edad <sup>38</sup>, inclusive hace reinar en ellas a Cronos (v. 169)<sup>37</sup>, como en los tiempos aúreos, indicando claramente la recuperación por parte de los héroes elegidos del estado primordial.

# La edad actual

Con la Edad de Hierro pasamos del marco del pasado al del presente y del futuro <sup>36</sup>. La caracterización que Hesíodo hace de esta

34 El fin de estas dos razas es proporcionado y análogo al tipo de demnesura: la de plata es aniquilada por el dios, la de hronce por al misma.

sura: la de paux es aniquissos por et mos, se o incusco por si massase ".... un hériro es un hombro que realiza hasilas que están vedadas al
común de los hombres. El hériro logra superar la condición humana porque es
capaz de venocr a la muterte: solo los hériros son capacas de descander al Hader
y retornar transfigurados. Caundo un hombre llega a ser un hériro retorna a su
lugar de origam y puede conducir a su pueblo porque es «algo más que un hombre», ha triumándo sobre la muerte y le ha armanado su secreto: prose el conocimiento (Odico ost un ejemplo (tripio"), ". FERNÁNDEZ BERMADES, est. ct.", p. 80.

88 V. g. akadés thymón échontes (vv. 112 y 170), karpón ... zeldoros drouss (vv. 117 y 172-173). Sobre las Islas de los Bienaventurados, véase E. LA Cacoz. "La vida en el más alla en Plodaro, Olimpico, II", Revista Nacional de Cultura,

nº 2 (1979), pp. 34-35.

87 No nos parecen salidas las razones por las cuales algumos (v. g. Mazon,

op. cit.), excluyen este verso. Ver note 16, in fine.

3º Los tiempos verbales futuros unados por el poeta en la descripción de esta edad (a partir del v. 176) aou vistos por Rousvantas (ort. ctt., p. 276) cumo formulations of the necessary result; in view of the social and unaterial conditions of the present age", es decir, con cierto carácter hipotético. Pero Hestodo describe el futuro como realidad, que no puede dejar de ocurrir, ni seceder de un modo distinto al arquestro.

raza constituye la contrapartida exacta de la Edad de Oro, aunque para estos hombres actuales puedan mezclarse algunos "bienes con los males" (v. 179).

El poeta anuncia claramente que esta raza marcha inexorablemente hacia su destrucción 80; ello se producirá cuando la justicia se halle totalmente ausente y, por lo mismo, se pierdan los últimos vínculos que mantienen a la humanidad en relación con el plano superior 40. La degradación se produce a través de un ritmo de envejecimiento cuyo punto final estará dado por el día en que los hombres nazcan con las sienes blancas (v. 181).

Dado que las mágenes hesiódicas aluden patéticamente a un proceso de "aceleración continua del tiempo" (elemento novedoso de esta edad), resulta inadecuado a nuestro juicio dividir la Edad de Hierro en dos períodos, uno presente donde la justicia aún está vigente y otro futuro de absoluta desmesura 41.

De acuerdo con el esquema trifuncional de Dumézil y Vernant, la Edad de Hierro corresponde al plano de la labor agrícola; precisamente tal es el horizonte del campesino beocio que escribe los Trabajos. Debemos, ahora, responder a una posible objeción contra nuestra interpretación del sentido que Hesíodo le asigna a los héroes como "paradigma del hombre actual". ¿Puede acaso el guerrero de Troya o de Tebas valer como modelo para guiar los pasos del pacífico campesino de la edad presente?

Podemos responder, por un lado, con las palabras de G. S. Kirk de que "la guerra era sin duda para todos los griegos una parte natural de la vida humana hasta los tiempos de Hesíodo y aun hasta más acá" 42. Podemos recordar, además, que durante toda la historia griega el héroe homérico constituyó el ejemplo bajo el cual se formó la juventud. Pero repitamos que la figura del guerrero heroico conformaba el símbolo más cabal de la recuperación de la existencia caída, aun a costa y más allá de la vida misma.

El ideal del trabajo del pastor y del campesino se opone, ciertamente, al modelo de la belicosidad titánica, pero guarda ciertos paralelismos con el de la lucha heroica. Esta última puede ser evocada por la lucha tenaz del labrador con la tierra para cultivarla y digni-

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Seria forzar el sentido del texto interpretar que, de algún modo, el futuro puede quedar "abierto", y la expresión "o después" del v. 175 (ver nota 33) de ningún modo significa que Hesfodo visitumbre la posibilidad de una vida mejor futura en la edad de hierro. No puede aceptarse la afirmación de Roszi-merrar (ent. ed., p. 270) de que "As against the myths of cyclical destruction, Hesiod leaves the prospect open"

<sup>40 &</sup>quot;Y entonces, hacia el Olimpo... se irán, abandonando a los hombres, Aidós y Némesis" (vv. 197-200)

<sup>41</sup> Como lo exige el análisis estructural de VERNANT (op. cit., p. 28, pero

cfr. p. 75).
4 Op. cts., p. 154. Vernant pretende precisamente lo contrurio, afirmando que la actividad guerrera "ya no constituye un nivel funcional auténtico, una realidad humana de becho" (cfr. op. cfr., p. 48 y 50).

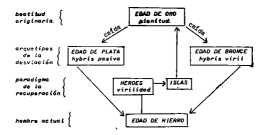
#### ERNESTO LA CROCE

ficarla. Escribe C. A. Disandro: "El trabajo no es sólo una actividad gananciosa y pragmática; es una norma de Justicia, una prueba de que estará encuadrada 'casta y puramente' (v. 337) en esa doble instancia cutidiana de un corazón que convive con los dioses" 46.

La humanidad presente perecerá, irremediablemente, con el fin de liempo y no dejará memoria siquiera. Pero, así como unos pocos héroes fueron sustraídos al aniquilamiento para alcanzar la beatitud, algo análogo podrá suceder con los hombres que, aun en la edad férrea, observen la Justicia y la Piedad frente a la iniquidad de la multitud.

#### La estructura del mito de las edades

Podemos representar, a modo de síntesis, la estructura del mito a través del siguiente esquema:



<sup>48</sup> Op. ctt., p. 187.

# LA DINÁMICA DE LA POLIS EN HERÁCLITO

Pon Néstor Luis Cordero °

NA afirmación que ya no admite réplicas en el campo de la historia del pensamiento antiguo es la que sostiene que el origen de la filosofía es inseparable de la estructuración definitiva de la polis 1. Antes de que el pueblo griego forjase ese tipo de organización característica que conocemos genéricamente con el nombre de "polis", no tiene sentido indagar la posible existencia del pensamiento filosófico, al menos tal como se lo entiende en Occidente. No obstante, quedan aún algunos problemas sin resolver, entre ellos, el nivel de incidencia de las múltiples estructuras básicas de la polis (sus cuerpos de gobierno. clases sociales, legislación, organización económica, necesidad de fundamentar las medidas de gobierno valoración del diálogo como instrumento de comunicación social, etc.) en el surgimiento del pensamiento filosófico; pero la relación de filiación —incluso ante una visión meramente cronológica— resulta hoy indiscutible. Esto no significa postular que todo sistema filosófico trasunte su carácter "político" —es decir, su inspiración en la realidad de su polis respectiva, o su deseo de sugerir pautas que regulen en cierta dirección la convivencia social. La tarea del investigador consiste, en este ámbito, en desentrañar esta relación entre la reflexión filosófica v su contexto de origen, no sólo en aquellos autores que manifestaron en forma explícita sus intereses políticos -algunos de los cuales, como Platón o Aristóteles, dedicaron gran parte de su obra al tema en cuestión— sino también en pensadores en los cuales está problemática parece quedar relegada a un plano secundario o directamente no se le percibe, como es el caso de Parménides o Empédocles 2.

El autor que motiva el presente análisis está ubicado entre ambos extremos. En efecto: el anecdotario atribuido a Heráclito abunda en

º Miembro de la Carrera de Investigador del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas.

<sup>2</sup> Cl. Vernant, J. P., Mythe et Pensée chez les Grecs, Maspero, París, 2º ed. 1971, vol. II, p. 124; LLOYD, G. E. R., De Telles a Aristóteles (tit. or. Early greek schence), trad. de C. E. Gondell, Euches, Buenos Aires, 1973, p. 32 ss.

2 No obstante, se atribuye a Parménides haber redactado las leyes de Elea (Diógenes Laercio, DK, 23), y a Empédocles una ferviente defensa de la democracia en contra de las tendencias tiranicas de los Mil (D. L., VIII, 66).

referencias a su ingerencia en los asuntos políticos de su ciudad, Efeso 8: en su obra, en cambio, la problemática social parece un tanto secundaria, e incluso la terminología "política" brilla por su ausencia: en los fragmentos que quedan de su tratado encontramos sólo en tres ocasiones el término nomos (ley) (fr. 144, 44 y 33), dos veces el término polis (fr. 114 y 121), y una sola vez la palabra demos (pueblo) (fr. 44). No obstante, ya en varios comentadores clásicos figuran testimonios de la relevancia que tuvieron los problemas políticos en el pensamiento de Heráclito: Diodoto, en el siglo 1 a.Cr. señaló que el verdadero tema del tratado de Heráclito había sido la polis, y que sus afirmaciones sobre la physis eran sólo metáforas o ilustraciones de su pensamiento político . Y Diógenes Laercio, si bien en forma menos extrema, también había reconocido el interés de Heráclito en los asuntos políticos, pues, según él, su libro habría comprendido tres partes. dedicadas respectivamente al cosmos, a la polis y a la teología 5. Lo cierto es que ambas afirmaciones quizá respondiesen a la realidad del conjunto de la obra de Heráclito, pero no resultan muy justificadas ante los fragmentos de la misma que hoy poseemos. Con todo, intentamos desentranar la concepción heraclitea de la polis para compaginarla con el sistema total de su pensamiento, aunque con los riesgos consiguientes para quienes se aventuran en un terreno fragmentario v. por ende, hipotético y conjetural en grado sumo.

Como punto de partida de nuestro análisis utilizaremos el fragmento más significativo entre los ya mencionados, el 114: "los que hablan con inteligencia deben fortalecerse en lo común a todos, como la polis en el nomos, y mucho más fuertemente; pues todos los nomos 6 humanos se alimentan del nomos divino único; éste domina cuanto desea, basta para todos, y aún sobra"7. El tento de este fragmento ha sido conservado por Stobeo (en Florilegium, I, 179) y reviste una importancia capital, pues es la primera vez que figura una referencia escrita al concepto de "ley" 8: la fuerza de la polis reside en el nomos (ley) (el cual, a su vez, deriva de un único nomos divino), así como el poder de quienes tienen inteligencia se basa en algo que es "común a todos". Para aclarar el verdadero alcance de esta analogía, conviene

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Según Clemente (Strom. I. 65) persuadió al tirano Malancoma a deponer su mandato; según Estrabón, escribió leyes para los romanos (XIV, 25) y, según Temistio, acousejó sobriedad a sus conciudadanos (De otrate, 45). Cf. cambien Plutarco, De garr. 17, 511b. Curiosamente, habrás sidos su emessiva preocupación por el buen gobierno de la polís lo que lo habría alejado, destinacionado de la polis de su tiempo, de una praxis efectiva (cf. Diógenes Laercio, DK, 2-3).

4 Diógenes Laercio, DK, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Diógenes Laercio, IX, 5.

<sup>6 &</sup>quot;Nomoi", plural de "nomos".

<sup>7</sup> Dejamos de lado el fr. 121 pues, si bien en él figura el término "polis", se trata simplemente de una referencia local a la ciudad de Éfeso. Por el mo-

mente, tampoco nos ocuparemos de los fr. 33 y 44.

Of. Jazzar, W., The sology of the early greek philosophere, trad. E. S. Robinson, Oxford, 2v ed., 1987, p. 115.

#### LA DINÁMICA DE LA POLIS EN HERÁCLITO

distinguir las cuatro afirmaciones u observaciones que integran este fragmento: (a) hay una relación entre el hombre que posee inteligencia (puesto que "habla" sensatamente) y "lo común"; (b) hay una relación entre la polis y el nomos; (c) hay una dependencia de los nomos humanos respecto del nomos único; y, finalmente, (d) este nomos único es divino. Estas cuatro afirmaciones permiten distinguir dos niveles dentro del mismo fragmento: uno, que comprende los puntos (a) y (b), y que contiene la verdadera "enseñanza" transmitida por este pasaje: es una exhortación a adecuar la conducta humana inteligente a las pautas que fija "lo común", así como la polís tiene su base de sustentación en el nomos. Esta analogía tiene la forma de una proporción: gente sensata: lo común :: polis: nomos. El segundo nivel que distinguimos en este fragmento es aclaratorio del primero. Está integrado por los puntos (c) y (d), mediante los cuales se establece de qué modo los nomos humanos están relacionados con el nomos único, y qué caracteres especiales posee este último. Esta división respeta objetivamente la estructura conceptual del fragmento. No obstante, a los efectos de nuestra tarea inmediata (encaminada a desentranar el alcance político de la afirmación heraclítea) nos resultará más adecuado trazar una división entre (A) un plano filosófico general, integrado sólo por la afirmación (a), y (B) un plano referido exclusivamente a la temática que nos ocupa, que reúne el contenido expuesto en (b), (c) y (d).

El plano que hemos denominado A se estructura alrededor de un concepto central en el pensamiento de Heráclito: lo común. La dialéctica que Heráclito establece entre aquello que es común y su opuesto, lo particular o privado, y que resultará decisiva para explicar su concención de la dinámica social, se basa en la aceptación o en el rechazo del verdadero sentido de la realidad, es decir, en la captación o en el desconocimiento de la verdad que Heráclito proclama (y que rescata, según su autor, la genuina "fórmula" el cosmos). Basta poseer inteligencia (phrónesis) o entendimiento (nous) para captar aquello que es común a todos , y ello es posible porque "la inteligencia es común" (fr. 113). No obstante, hay quienes son incapaces de acceder al sentido de la realidad. Son aquellos que "viven como si tuviesen una inteligencia privada" (fr. 2). En este sentido, la falta de inteligencia los reduce al estado de autómatas ("los que no saben, aunque presentes, están ausentes", dice el fr. 34) que poseen un mundo privado, incomunicado y cerrado, similar al de quien se encuentra dominado por el sueño ("los despiertos tienen un mundo único común; los que duermen, en cambio, se refugian en un mundo particular", fr. 89)10. Opuesto

<sup>9</sup> El genitivo "todos" as ambiguo: puede referirse a todas las cosas (en cuo caso seria de género neutro) o a todos los hombres (masculino). A los efectos de nuetro naditisi, la diferencia no tiene importancia, pues las "cosa" de la polés se condundirian con sus habitantes.
10 Sigios después, en el estatos Himno a Zeus atribuido a Cleantes, reaperado

a este deambular a ciegas, que a lo sumo llega a forjar "opiniones" (es decir, meros "puegos de niños", fr. 70)<sup>11</sup> se encuentra la fortaleza que lo común confiere a quienes se expresan sensatamente, como dice el comienzo del fr. 114. Por ello es necesario "seguir a lo común" (fr. 2).

El concepto de "lo común" apunta en forma directa al núcleo central de la filosofía de Heráclito: lo que es común es el logos ("...aun siendo el logos común...", fr. 2). En tanto ordenador de la realidad (pues "todo sucede según este logos", fr. 2), el logos es inteligible y por ello, en definitiva, la actividad racional del hombre se agota en la captación del logos. Incluso podemos afirmar que tanto la inteligencia como el entendimiento son representaciones del logos en el ámbito del conocimiento, y otro tanto ocurre con su sinónimo gnome (criterio, razón), que, según el fr. 41, y al igual que el logos, "gobierna todo a través de todo". Sobre la base de esta generalidad que posee el logos podemos afirmar con pleno derecho que la exhortación contenida en el nivel A del fr. 114 está dirigida a la necesidad de remitir el pensamiento individual a la totalidad del logos, que es la única norma universal.

El nivel B se desenvuelve en el plano exclusivo del nomos, pero los elementos aportados por el análisis precedente permiten aclarar el por qué de esta omnipotencia del nomos: en tanto legislador del acontecer cósmico, el nomos divino se identifica con el logos; o, mejor aún, es el aspecto del logos que tiene por función la regulación del devenir de la realidad. Precisamente porque este nomos es divino, es inagotable. Ello le permite "alimentar" a los nomoi propios de cada ciudad, sin disminuir por ello su caudal ½, pues actás como un principio trascendente, ubicado en un nivel jerárquicamente superior ½. Vale decir que, gracias a la mediación que ejercen los nomos divino: el logos. Llegamos así a un problema crucial en el pensamiento de Heráclito y que, a muestro juicio, no ha sido percibido con claridad por la mayor parte de sus comentadores: la necesidad de preguntarse por el contenido del logos heracliteo. Queremos decir lo siguiente: sea cual fuere el significado que se otorgue al término "logos" (sentido, ley, palabra,

recerá una concepción similar: "...ni ven ni entienden la ley común del dios; si la obedecieran con inteligencia, tendrían una vida feliz" (24-5).

<sup>11</sup> A este respecto, el análisis de Heráclito es idéntico al de Parménides: los hombres, privados del nous como criterio, deambulan "sordos y ciegos, estupeñados" (Parménides/r. 6.7).

<sup>1</sup>º Como observa Kirk (Heraclitus. The cosmic fargments, Cambridge 2l ed., 1962, p. 53) en Il 21.105 se utiliza el mismo verbo (trepho) para referirse al océano, fuente inagotable de ríos y mares.

<sup>18</sup> Es el mismo tipo de trascendencia que existe en Anaximandro entre lo épetron y las demás realidades, que sun outológicumente inferiores, como afirma BABUT, D. (en "Le divin et les dieux dans la pensée d'Anaximandre", Revue des Etudes Grecques, LUXXV, 404-5, 1972, p. 11).

fórmula, etc.) 14, se trata siempre de un término vacío de contenido, es decir, carente de una significación conceptual concreta. A lo sumo. ofrece una pauta explicativa general, pero imprecisa. Afirmar que la realidad posee un cierto logos implica sostener, por ejemplo, que tiene un cierto sentido, que obedece a determinada legalidad; y ello, en términos muy generales, significa que la realidad no se rige por el azar o por la casualidad. Pero nada más. Para que la explicación resulte realmente significativa debe aclararse en qué consiste ese sentido, cuál es esa lgealidad. Es decir: debe explicitarse el contenido del logos en cuestión 15.

A este respecto, es interesante señalar que el término "logos" de por si, no ocupa un lugar privilegiado en los fragmentos que han llegado hasta nosotros del tratado de Heráclito 18. Sólo cuando se refiere a determinado logos, es decir, cuando detalla su contenido, lo asume como su aporte a la historia del pensamiento. Ya no se trata, entonces, de EL logos, como suele afirmarse, sino de un logos determinado: ESTE logos, que es el que afirma el contenido que Heráclito nos transmite y que suele ser desoído, aunque todo esté regido por él ("aunque este logos existe siempre, los hombres parecen ser incapaces de comprenderlo... aunque todo sucede según este logos...", fr. 1). Y cuando Heraclito critica a quienes descuidan al logos, señala concretamente que se trata de un logos especial: "aquel con el que están en trato continuo" (fr. 72), pues es el que gobierna todo, como aclara el comentador Marco Antonino (IV.46).

La tarea consiste, entonces, en formular el contenido de "este" logos, al decir del fr. 1. Para ello debemos colocarnos en el lugar del destinatario del mensaje heracliteo, y "escuchar" 17 lo que el logos afirma. Así captaremos su significado: "escuchando no a mí, sino al logos, es sabio convenir en que todo es uno" (fr. 50). Este es el mensaje del logos heracliteo; éste es el logos que, si bien existió siempre (fr. 1),

<sup>14</sup> GUTHAUE, W. K. C. (A history of greek philosophy, Cambridge, 1962,

vol. II, p. 4004) distingue once usos principales.

10 P.e., no basta con afirmar que los cuerpos caen en el vacio en virtud de una ley: hay que consignar que se trata de la ley de gravedad, y formularia.

10 De los diez fragmentos (sobre un total de 127, en la recopilación de Deles-Kranz) en que figura el término: "logos", sólo en cuatro (fr. 1, 2, 50 y 72) as puede afirmar insquivocamente que Heráclito se refiere a su propia explicación. se puede afirmar inequivocamente que Herácito se refiare a su propia explicación de la realidad. En los demás casos se trata de usos corrientes del término. P.e., en los fr. 87 ("el hombre necio habitualmente se asombra ante cualquier logos") y 108 ("de cuantos he escuchado logot...") significa "discusso" o "nazonamiento" (incluso, "palabra"); en los fr. 31 ("la tierra se mide con el mismo logos...") 45 ("... tan profundo es su logos" ex. (de alama) y 115 ("el alma tiene un logos que se aumenta así mismo") alude a "medida" o "nazón" (en sentido matemático), y, finalmente, en el fr. 39 ("Bias, cuvo logos era mayor que el de los demás") significa "fisma", "renombre".

1º La captación del logos (quizá como consecuencia de su raíz etimológica "leguein", "desti") parece ser hudamentalmente auditiva. En el fr. 1 se habla de nuismes no compraedan al logos y in alest de haberlo oldin ni desputé de haber-

de quienes no comprenden al logos ni antes de haberlo oldo ni después de haber-lo escuchado.

algunos hombres se niegan a reconocer: la unidad de la multiplicidad. Esta estructura íntima de la realidad, gracias a la cual "de todo (surge) uno, y de uno, todo" (fr. 10), tiene la forma de una conexión armónica que subyace bajo el aparente caos de los cambios y de la multiplicidad de los objetos sensibles. La imagen de esta unidad es el fuego, que borra toda diferenciación entre los materiales que entran en combustión, y pone en evidencia la realidad única de la llama 1º. Si se hace necesaria una imagen es porque la estructura básica (physto) de la realidad no se pone de manifiesto en forma evidente, sino que suele permanecer oculta (como se observa en el fr. 123). Sólo quienes tienen acceso a la explicación de cada cosa según esta physis (fr. 1) se evaden de la clase de los que tienen "almas bárbaras" y que, por ello, no pueden confiar en sus sentidos (fr. 107): participan así del universo común y abandonan sus visiones particulares y somnolientas (fr. 89).

El sentido (= logos) de la realidad es la unidad de la multiplicidad. Esta unificación de los elementos dispersos y heterogéneos no es azarosa, sino armónica. En otros términos: lo múltiple está armonizado. En esta armonía reside la unidad de la multiplicidad, v. en tanto representa la estructura básica de la phusis, escapa, como ésta, a la percepción inmediata: "la armonía invisible es más valiosa que la evidente" (fr. 54). Nada debe quedar fuera de esta armonía; todo debe encuadrarse dentro de los límites que ella fija 19. La extralimitación destruye la armonía y por ello, como dice el fr. 43, "debe combatirse más que un incendio". Pero no debe concluirse de lo ya señalado que esta multiplicidad que se unifica armónicamente esté integrada por factores cualitativamente neutros. La armonia se establece entre elementos opuestos. Ello es lo que asegura, por otra parte, que no haya "extralimitaciones": cada opuesto presiente hasta dónde debe llegar sin destruir la armonía. Y es precisamente esta colisión entre opuestos la que. al igual que en los polos de un imán, asegura la cohesión. La tensión hacia afuera que ejerce la madera de un arco se combina con la presión hacia adentro que pone en estado tenso a la cuerda, y en virtud de la armonía entre las dos fuerzas opuestas se puede hablar de la physis del arco (cf. fr. 51). Así como sin esa armonía entre tensiones no habría más que un trozo de cuerda y una madera, pero no un arco, sin la armonía entre elementos opuestos sería imposible hablar de Realidad: sólo habría un caótico entremezclarse de elementos heterogéneos, sin orden y sin ritmo, semejante a la materia bruta antes de que el nous la estructurase en el Timeo platónico 20. Esta es la esencia de

<sup>18</sup> Contra esta interpretación alegórica del fuego heracliteo, cf. la tesis de Monnotro en Zallan-Monnotro. Le filosofía del Greci, parte 1, vol. IV, Florencia, 1961, p. 74, que queda resumida en estes términos: "no caben dudas de que tal cosa (ac., la sustancia real básica del mundo) fuese el fuego para Heráclito."

<sup>19</sup> Cf. el fr. 94: "El Sol no transgredirá sus medidas...". 20 Cf. Platón, *Timeo*, 50 ss.

la doctrina heraclitea: la regularidad y el orden como producto de una armonía de tensiones opuestas. El cratiliano panta thei, como ya demostrara Reinhardt en 1942 21, nada tiene que ver con la unidad de lo múltiple proclamada por Heráclito 22.

La armonización de los opuestos los unifica. Pero estos opuestos tienen una existencia autónoma como tales, antes de que se produzca su armonización? Puesto que lo real sólo se da en tanto el logos lo unifica, y en esa etapa los elementos contrarios han dejado de tener este carácter, "no será un defecto de la "inteligencia privada" de los hombres el querer ver opuestos donde en realidad no los hay? El problema supera los límites de nuestro escueto trabajo e incluso podemos afirmar a priori que el material que se conserva en los fragmentos de Heráclito resulta insuficiente como para aventurar una respuesta definitiva. El fr. 60, según el cual "el camino hacia arriba y hacia abajo son uno y el mismo", al igual que los fragmentos del río (cf. nota 22), resaltan la unidad antes que la diferenciación: sería el "caminante" el que calificaría al camino -que es uno solo-- con adjetivos opuestos según el trayecto a emprender. Del mismo modo, todos los puntos que conforman una circunferencia son iguales y cualquiera de ellos, convencionalmente, puede calificarse como "comienzo" o "fin" de la misma (fr. 103). Algo similar muestra el fr. 57, en el cual Heráclito critica a Hesíodo por haber distinguido entre el día y la noche, cuando en realidad ambos son una misma cosa ("momentos del tiempo", podríamos decir hoy); y, en esta misma dirección, encontramos la afirmación más radical aún del fr. 67, según la cual los opuestos sólo serían manifestaciones de la realidad divina única ("Dios es día v noche, invierno y verano, guerra y paz, saciedad y hambre, todos los opuestos..."). Por último, en el fr. 102 leemos que "para Dios todas las cosas son bellas, buenas y justas; para los hombres, en cambio, algunas cosas son justas, otras injustas". No obstante, de afirmaciones como las enunciadas no podemos concluir directamente que para Heráclito sea el hombre el "creador" de los opuestos, y, por el momento, la cuestión permanece abierta. En todo caso, debemos estar prevenidos nara no dejarnos engañar por lo que las cosas parecen ser (como dice el fr. 56 que le ocurrió a Homero); detrás de la aparente multiplicidad está la unidad, producto de la armonía, y la inteligencia, que es común. debe captar esa realidad común.

Para concluir esta visión panorámica de ciertos aspectos del sistema heraclíteo, y antes de ver cómo responde la polis, en tanto mi-

 <sup>21</sup> En "Heraklits Lehre vom Feuer", Hermes, 1942, p. 18.
 22 Poco queda de los tres conocidos fragmentos del río (12, 49a y 91) des-ios..." (fr. 12); "en los mismos ríos entramos y no entramos..."
"no es posible entrar dos veces en el mismo río" (fr. 91).

crocosmos, a este esquema general, debemos hacer referencia al motor de esta dialéctica que lleva a los opuestos a unificarse. Los elementos disímiles se armonizan, pero a pesar suyo. Por esta razón, la umidad es el resultado de una lucha: la armonía se engendra gracias a la discordia (como dice el fr. 8), y como todo en la realidad está sujeto a esta armonización forzosa, "es necesario saber que la guerra es común" (fr. 80). En efecto: como los opuestos están en guerra, y consecuencia de esa guerra es la armonía final, si desapareciera la guerra, desaparecería la armonía y cada elemento recobraría su individualidad, como ocurre con el cycerón cuando no se lo agita (fr. 125). Por ello, como dice el fr. 9a, Homero estaba equivocado cuando preconizaba la paz. Sin la guerra, la realidad estaría sumida en la anarquia, pues ella es "padre de todas las cosas y rey de todas las cosas" (fr. 53).

De qué manera se inserta la polis en esta dinámica universal? A través de sus nomoi. El logos, en tanto nomos divino único, regula la lucha de opuestos de modo tal que el equilibrio que se establece asegura la estabilidad del cosmos. Otro tanto ocurre en la polis, donde las leves (nomoi) "se alimentan" de la lev divina única (fr. 114), como los ríos y mares se nutren del océano (cf. nota 12). En este sentido, Heráclito no hace más que comprobar -según la acertada observación de Wolf 23 el fundamento divino que, históricamente, suelen tener las legislaciones más antiguas, casi todas ellas puestas bajo la advocación de un dios, cuando no dictadas efectivamente por el dios mismo 24. Quizá por esta razón la forma en que Heráclito se refiere a la ley divina sugiere, en este fr. 114, una cierta personalización: ella "domina cuanto desea", del mismo modo que lo ápeiron de Anaximandro, también personalizado 26, "abarca todo y todo timonea" (Aristóteles, Phys. 203b7). Esta ley divina única (es decir, el aspecto "ordenador" del logos), es la que confiere su fuerza a la polis, como "lo común a todos" confería sentido y solidez al pensamiento humano.

La novedad de Heráclito no consiste en afirmar que la cohesión de la polis se basa en sus leyes —lo cual no hubiese sido demasiado innovador— sino en el reflejo que esas leyes ofrecen de la ley divina única. En función de esta analogía, los factores opuestos en que se basa el equilibrio cósmico, y que el logos annoniza mediante la discordia y la necesidad (fr. 80), tienen también su cabida dentro de la polis. Se trata de los intereses encontrados, representados por las clases sociales o por los distintos estamentos de poder que hacen a

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Wolf, E. Griechischte Rechtsdenken, Frankfurt a./M., 1950, p. 261.
<sup>24</sup> Cf. el conocido/coro del Edipo Rey de Sófocles: "Los nomos han nacido en el limpido cielo y sólo reconocen un padre: el Olimpo. Ningún mortal los engendró, y nunca el olvido los dominará: en ellos vive un poderoso dios que no envejece (805-71). No obstante, debe tenerse en cuenta que aci el contetto es diferente, pues en Sófocles se trata de una tema de posición respecto de uno de los temas candentes del siglo v: el origen divino (natural) o convencional de los nomos. Respecto de esta polémica, cf. Rosanzar, J. de, La loi dans la pensée grecque, París, P.U.F., 1971, p. 25 ss.
<sup>26</sup> Cf. Basur, op. cit., p. 10.

la esencia de la polís como estructura social y que en el último tercio del siglo vi, cuando Heráclito desarrolla su actividad, se encuentran en plena ebullición. La naciente legislación (los "nomoi humanos") intenta, de un modo progresivo, conciliar los intereses de las clases tradicionalmente detentoras del poder con las aspiraciones de los nuevos grupos sociales (artesanos, comerciantes) que comienzan a ejercer una presión cada vez más acuciante. Es así como vemos que, en Atenas, a la oficialización de la ley del talión que había establecido Dracón, sucede, a comienzos del siglo vi a.Cr., el orden legal de Solón, primer paso de un camino que culminará en Efialtes y Pericles y que se decrumbará estrepitosamente bajo la invasión macedónica. No sabemos con exactitud cuál era la situación imperante en Efeso, en manos, en tiempos de Heráclito, de sátrapas persas o de tiranos locales que administraban la ciudad en nombre del invasor. No obstante, la estructura básica de la polis parece no haber sufrido modificaciones, y la vida cultural no presenta rasgos determinados por esta dominación 26. Tampoco sabemos si cuando Heráclito se refiere a los nomos humanos hace alusión a una legislación determinada, y quizá no esté lejos de la verdad Reinhardt cuando opina que se trata de los nomoi de la conducta humana en general 27, pues, para la óptica heraclítea, las leves positivas se basan, en definitiva, en las leyes naturales de origen divino. Lo cierto es que sin estos nomoi, que aseguran la cohesión de la polis —así como la armonía de las tensiones opuestas originaba el equilibrio del cosmos—, el orden social se desmoronaría. Por ello, como dice el fr. 44, el pueblo debe luchar por el nomos tanto como por los muros de la ciudad.

La dinámica de la polis, tal como la concibe Heráclito, podría ser calificada de realista, pues no posee los ingredientes utópicos que caracterizarán a varios intentos posteriores, fundamentalmente, al de Platón. Heráclito, consciente de que la convivencia social se basa en la defensa de ciertos intereses (individuales o de clase) y que, forzosamente, estos intereses son encontrados, se cuida muy bien de pregonar un altruismo generalizado o un desinterés idealista. Con gran visión nolítica, opone a un interés en un sentido, otro en sentido opuesto. Es la misma fuerza de los oponentes y su mutua neutralización, la que los llevará al equilibrio final. Son los dos polos necesarios para que se establezca una corriente eléctrica. Es posible que uno de los oponentes, engañado por su "inteligencia privada", crea que podrá "extralimitarse": no será más que una ilusión. El equilibrio se restablecerá porque, así como en el plano cósmico "las Erinias, ayudantes de la Justicia" encontrarán al Sol que ha transgredido sus límites (fr. 94), en el plano social el gobernante (ya sea un individuo, ya sea el nomos

<sup>26</sup> Cf. Bengrson, H., Griegos y persus (Historia Universal Siglo xxx, vol 5), trad. C. Gerhardt, Bueson Aires, 1972, p. 20.

RENTALNOT, K., Parmenidas und die Geschichte der grischischen Philosophie, Frankutz J.M., 2º ed., 1939, p. 215.

que dicta la acción del magistrado) hará que cada uno retome sus "medidas". El nomos consiste en obedecer a la voluntad de uno solo" se, advierte Heráclito en el fr. 33. Curloso ejemplo de un legislador que al mismo tiempo alienta la agitación y establece la fuerza represiva que la neutraliza.

Este equilibrio de intereses opuestos se consigue mediante la lucha. Es la guerra la que pone en evidencia la verdadera esencia de cada uno ("muestra a unos como dioses, a otros como hombres, a unos como esclavos, a otros como libres", fr. 53), y por ello la muerte en el campo de batalla --suerte reservada a unos pocos-- debe ser glorificada: "los dioses y los hombres honran a quienes mueren por Ares" (fr. 24); "a las muertes más grandes les corresponde el destino mejor" (fr. 25). A raíz de afirmaciones como las citadas, a menudo se habla del "aristocratismo" de Heráclito, y se cree ver confirmado este aserto con la ayuda de algunas anécdotas atribuidas al filósofo, las cuales reflejarían un carácter altivo y solitario 20. Alún en el caso de que se otorgue crédito a estos testimonios, en ellos encontraríamos una crítica de Heráclito a la polis de su tiempo y no, forzosamente, una concención aristocrática de la sociedad. Pero, nor otra parte, hay pasajes auténticos de su obra en los cuales se encuentra una entusiasta defensa de grupos minoritarios o de un individualismo extremo. Así, según el fr. 29, "los mejores prefieren una sola cosa en vez de todas: gloria eterna y no cosas mortales; la mayoría, en cambio, prefiere hartarse como el ganado"; y en el fr. 49 confiesa que, para él, "uno solo vale más que diez mil, si es el mejor 80. No obstante, tampoco de estos pasajes puede extraerse una conclusión definitiva. Recordemos que, para Heráclito, "la inteligencia es común" (o sea que no pertenece a una minoría, aunque quizá de hecho, en su época, sólo unos pocos hayan podido tener acceso a su mensaje) y nada impide que quienes habiten en una polis cuyos nomoi derivan del nomos divino único, participen de ella.

Con todo, consideramos que la filosofía de la historia de Heráclito puede calificarse de aristocrática, pero por otra razón. Aunque reivindique (e incluso exacerbe) la lucha entre intereses opuestos, la política de Heráclito representa una defensa del statu quo imperante; y como suponemos que en Efeso a mediados y fines del siglo vr a.Cr. el poder efectivo debe de haberse encontrado en manos de la aristocracía (aunque de una aristocracía que, según parece, no era del agrado de Heráclito), la clase gobernante fue la única beneficiaria de esta exaltación a la "unidad" que hace a la esencia de la concepción heraclitea de la polis. Contrariamente a lo que afirma Popper <sup>81</sup>, la

<sup>28</sup> O de "lo uno", es decir, el nomos divino único.

<sup>2</sup>º Cf. los fr. 121 y 125a.
º Recordemos que en el fr. 33 se sostemía la necesidad de obedecer a la limited de une sele.

voluntad de uno solo.

61 Porrus, K., Le sociedad abienta y sus enemigos, trad. E. Loedel, Paidós, Buenos Aires, 1957, p. 47.

#### LA DINÁMICA DE LA POLIS EN HERÁCLITO

sociedad que Heráclito postula no "va a la deriva" como consecuencia de la dislocación de las antiguas formas de agrupación tribal. Heráclito es partidario de una polts sólida, unida, que disuelve las contradicciones armonizándolas, a imagen y semejanza de lo que ocurre en el universo. Heráclito reivindica el cambio para conservar intacta la estructura de la polts (pues lo que no cambia, muere) así como es menester el fluir de las aguas para que el río no se conviera en un pantano o en un cauce seco. Pero debe tenerse presente que tanto el fluir de las aguas como la lucha de intereses opuestos están, respectivamente, en función de la inmutabilidad del río y de la polis como tales. El soberano que "gobierna todo a través de todo" (fr. 41) debe tener la habilidad necesaria para utilizar en provecho de la unidad de la polts los cambios que los intereses personales o de clase quieran imponer. En este sentido, Heráclito podría suscribir, como resumen de su filosofía politica, la conocida frase de Lampedusa: "es necesario que todo cambie para que todo siga igual".

#### EL CICLO DEL ALMA EN HERACLITO

Pon Cristina Marta Simeone °

Dos especialistas más distinguidos en religiones y filosofía antigua han discutido mucho acerca de la existencia o no de la idea de conflagración universal en Heráclito. La cuestión parece tornarse inconclusiva, y se llega a sentir la impresión de que, con la misma solidez de argumentos, puede afirmarse tanto una cosa como la otra en lo que respecta a este punto central de la cosmología heraclitea. Por lo tanto, y dado que resulta dificultoso arrojar nuevas luces acerca de todo lo dicho, trataremos de abordar otro ámbito de discusión: nos referimos a los ciclos humanos, al destino post mortem del hombre. Luego de ello, podremos considerar las diversas interpretaciones de los ciclos cósmicos a la luz de nuestras propias conclusiones. En otras palabras, luego de analizar el problema del destino del alma nos ocuparemos de encuadrarlo dentro de la versión cosmológica que más se adecue a él.

Cuando se hace referencia a la concepción del alma en los filósofos presocráticos, es bastante común el criterio que distingue o clasifica, básicamente, la problemática según la tradición jónica o itálica (utizando los términos con los que Aristóteles bautizó a la filosofía presocrática, al efectuar su primera clasificación). Así, la corriente jónica identifica al alma con el mismo principio del universo, destacando la relación entre microcosmos y macrocosmos. Según Kirk y Raven¹, por otra parte, se puede distinguir dentro de esta escuela dos vertientes basadas ambas en concepciones populares: aquella que identifica al alma con el aire o soplo vital (Anaximenes) y aquella que la asimila al fuego o calor vital (Heráclito). Y, en lo que respecta a la escuela itálica, hallaríamos concepciones que, de una manera expresa o tácita, hacen referencia a la transmigración del alma. Recordemos, además, que F. M. Cornford², relaciona las dos corrientes filosóficas con los tipos de religión griega: la apolínea y la dionistaca.

<sup>2</sup> F. N. CORNFORD, From religion to philosophy, Harper and Row, New York, 1957, p. VII.

Becaria del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas. 1 G. S. Kux y J. E. RAVEN, The presocratic philosophers, Cambridge, University Press, 1966, p. 206.

Tal clasificación llegó a ser, prácticamente, un lugar común entre los helenistas. El objeto del presente trabajo no será otro que el de mostrar que la misma no es del todo abarcadora o exhaustra, pues en Heráclito hallaríamos insinuada la creencia en la doctrina de la metemosicosis.

## Naturaleza del alma

O. Gigon è destacaba acertadamente que "Heráclito es el primero al que oímos expresarse ertensamente sobre el alma". Y, además, que es de naturaleza ignea (sobre lo cual están de acuerdo casi la totalidad de los estudiosos): "Aquello que, entre la variedad de los fenómenos, ha conservado su naturaleza divina de fuego, es precisamente a lo que Heráclito llama psique. Psique y fuego, fuego y psique son conceptos equivalentes. Por lo tanto la psique del hombre es fuego, es una parte del fuego general hirviente de vida que la circunda, de donde el alma extrae su vida al aspirarlo, es una parte de la razón universal de que ella participa, por lo que ella es también racional"? Pero, el mismo Heráclito lo dice expresamente: "Para las almas es muerte convertirse en agua, para el agua, en cambio, es muerte convertirse en tierra; pero de la tierra nace el agua y del agua el alma" (fragm. 26). Notemos, por otra parte, la sustitución de la palabra fuego por alma, comparando dicho fragmento con los fragmentos 31 y 76.

Así, como es muerte del fuego convertirse en agua, las almas húmedas son las más inferiores: "el hombre, cuando está borracho, es guiado por un niño impúber, tambaleándose, sin saber a dónde va, por tener húmeda el alma" (fragm. 17). En cambio, "el alma seca es la más sabia y la mejor", como nos dice el fragmento 118.

En un primer nivel de análisis podríamos afirmar, con la mayoría de los críticos, que el hombre cuanto más ligado al fuego universal tanto más realiza su propia esencia (cf., además, el fragm. 2), en tanto que los hombres que se apartan de esta fuente generadora de vida más se aleian de su propia realización.

En cambio, lo que sí ha llevado al terreno de la problemática y la discusión son los distintos momentos, pasajes o cambios de un estado al otro (las topoxaí del fuego). El hombre va perdiendo en estas transformaciones el fuego vital, pero luego hay un nuevo resurgimiento del fuego (cf. fragm. 36). Los interrogantes surgen inmediatamente: ¿de que naturaleza son estos cambios? ¿puede hablarse de una muerte definitiva del hombre? Sobre esto volveremos oportunamente.

# Fragmento 26

- La característica heraclítea por la cual le ha valido el tardío epíteto de skoteinós es manifiesta en este fragmento 28, el cual ha dado
  - O. Gigon, Los origenes de la filosofia grisga, Gredos, Madrid, 1971, p. 257.
     E. Roside, Psique, Labor, Barcelona, 1973, p. 399.

lugar a varias interpretaciones. No pretendemos ser exhaustivos en la consideración de las mismas, sólo señalaremos las opiniones que, según nuestro juicio, son más significativas.

Tanto Clemente como V. Macchioro interpretan el fragmento subrayando, especialmente, que el conocimiento verdadero sólo es posible para el hombre, una vez desprendido de su cuerpo. Luego, el sueño sería un estado del alma que le permite, aunque en menor grado comparándolo con la muerte, acceder, de alguna manera, al conocimiento.

- O. Gigon 6, comparando la vida de vigilia y la vida de sueño, señala un mayor o menor acercamiento con lo común. Así, la vida de sueño sería más pobre que la de vigilia en tanto que el hombre sólo se comunicaría con el afuera por medio de la respiración.
- R. Mondolfo 1, expresando la dificultad de interpretar sobre todo la segunda parte del fragmento, concluye (y, a propósito de la interpretación de H. Cherniss en notas inéditas referidas por Mlle. Ramnoux): "No hay duda de que esta interpretación corresponde al desdén heracliteo por la falta de inteligencia de los hombres comunes, que son "todos hombres en la noche", que no ven; pero en su complemento requeriría una acentuación del έσυτῷ que acompaña a la idea del encendimiento de la luz: Heráclito quiere poner en relieve que, también cuando el hombre común enciende una luz, la enciende en su habitación, sólo para sí, es decir, es una luz absolutamente personal (ιδιον) bien alejada del esplendor universal del logos común". Esta interpretación corresponde a la primera parte del fragmento. Mondolfo propone, definitivamente, dividir el fragmento en dos planos, uno de los cuales pertenecería a B88 (cambio de los estados opuestos) y el otro a B89 (el mundo común de la vigilia).

Parafraseando a Mondolfo, sin duda el fragmento parte de la consideración de que la luz que puede encender el hombre en el sueño es particular, pero para Heráclito esta condición del durmiente se generaliza a toda la vida del hombre vulgar, la cual no solamente en el sueño se asimila a la muerte (privación del conocimiento) sino también en la vigilia es, como en el sueño, incapacidad de conocimiento verdadero. El problema gnoseológico constituye, por lo tanto, el tema esencial de la sentencia heraclitea.

Al referirnos a la interpretación de E. Rohde, es preciso volver a comentar los fragmentos ya citados: el alma es fuego, separarse de su fuente de vida significa para el hombre la muerte. Pero, "cada alma pierde su relación vitalizadora con el 'mundo común': durante el sueno, en el que se encierra en su propio mundo (fragm. 73, 89), y que ya representa una media muerte a. Además, Rohde, hace referencia

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> V. Maccenono, Zagreus, Vallecchi, Firenze, 1930, p. 404 y ss.

О. GIGON, ор. cft., р. 261.
 R MONDOLEO, Herdelto, Siglo XXI, Ménico, 1966, р. 263.
 E. Rohde, ор. cft., р. 401.

al alma húmeda del ebrio, en el mismo sentido. Llega, entonces, el momento en que el alma ya no puede reponer todo el fuego vital que ha ido perdiendo en las distintas transformaciones. Entonces muere. Muerte que, según Rohde , no es absoluta, sino "tránsito de un estado a otro, es muerte de un estado y al mismo tiempo nacimiento del otro". Pero, recordemos nuevamente el fragmento 36, en el sentido de que se daría un proceso descendente y otro ascendente, ya que de la tierra nace el agua, y del agua el alma. A propósito de lo dicho, Rohde destaca el hecho de que no se trata de la misma alma que antes había animado al cuerpo, ni siquiera en vida el alma permanece igual a sí misma. Rohde niega la supervivencia del alma individual 10: "La cuestión de la supervivencia del alma individual y la perduración de las almas singulares no tiene sentido para Heráclito". Tampoco, dice, "puede concebirse su doctrina bajo la forma de una metempsicosis". Pero, destaquemos nosotros dos aspectos: en primer lugar, no es preciso hablar de la existencia de la supervivencia del alma individual para encontrar la idea de la reencarnación. Pensemos, por ejemplo, en el budismo. Se piensa, en general, la transmigración como los sucesivos ropajes carnales con que se viste, en cada vida, una misma alma individual. Así lo pensaron los primitivos hindúes, concepción que se mantuvo en la creencia popular. Pero el budismo ofrece una explicación especial de esta doctrina común a todos los sistemas indios. En lugar de un Yo que asume distintos cuerpos, los budistas creen que el Espíritu Universal se manifiesta (en la ignorancia, claro está) a través de distintas "individualidades". Después de la muerte el individuo vuelve a ser universal, pero por el lastre de su experiencia pasada vuelve a caer en otra individualidad (o vida). Por lo tanto, la falta de supervivencia del alma individual no es un obstáculo o un argumento que rebata la idea de la reencarnación 11.

En segundo lugar, ¿cómo se daría ese proceso de transformaciones? ¿no podría, tal vez, pensarse que esas mutaciones son para el hombre común y que el hombre sabio podría lograr la immortalidad subsumiéndose en el ruego universal?, o, a la vez, ¿no se podría admitir que una chispa de fuego perdure por un tiempo y que luego se metiera en otro cuerpo? De todos modos éstas son cuestiones, por ahora sugeridas y que van a expresarse más categóricamente más adelante.

# Fragmento 62.

V. Macchioro se basa para interpretar este fragmento en la Refutación de todas las herejías de San Hipólito, donde se compara la

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> E. ROHDE, op. cit., p. 401.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> E. ROEDE, op. cet., p. 402.
<sup>11</sup> No parece necessiro diferenciar matices semánticos distintos entre las palabras reencarnación, metempalosais, metempatomatósis, palingenesia o transmigración. Todas ellas puedem usarse sinopinamente, a muestro juicio.

doctrina de Noeto con la de Heráclito. Además, en el texto de Plutarco De Anima IV (ap. Stobeo, Flor. XX, 28) cree encontrar la prueba de que la doctrina escatológica de Heráclito era la de los misterios órficos <sup>12</sup>.

El mito de Dionysos Zagreus, según Macchioro, daría la clave para interpretar este fragmento 62. Al respecto nos interesa señalar que, en primer lugar, nos parece que la identificación de Eón con Dionisios no sólo es débil en cuanto a su argumentación sino, además, una identificación extremadamente hipotética. En segundo lugar, Macchioro 18 cree que inmortales-mortales se refiere a Zagreus ("L'unico dio mortale dell' elleuismo") y que mortales-inmortales se refiere al iniciado que obtuvo la naturaleza divina. Esta interpretación es exagerada, basta para nosotros encontrar la recíproca alternativa entre vida y nuerte. En todo caso, no es que en Heráclito existan los ciclos porque es órfico (como interpreta Macchioro) sino a la inversa, los ciclos están claramente presentes en Heráclito, pero no por ello debemos concluir, necesariamente, una influencia órfica.

Lo que de hecho nos parece rotundamente inaceptable es lo que W. Guthrie <sup>41</sup> dice respecto de la tesis de Macchioro: "Los argumentos contra ella pueden multiplicarse, y se han multiplicado en efecto. Por ejemplo, ¿cómo ha de conciliarse la doctrina heraclitica del flujo universal con el vigoroso individualismo necesario para la creencia en la transmigración, el castigo póstumo, la beatitud final, etc.?". Pero, pensemos en Empédocles: al fin del ciclo de las almas éstas, concluidas las transformaciones, se reúnen en una sola masa de amor (el sphaíros de que cada daímon es un fragmento de amor. En Empédocles hay reencarnación, aunque no existe, quizás, la supervivencia final del alma como entidad individual.

K. Reinhardt <sup>10</sup> vio también en el fragmento 62 una influencia órficavida y muerte —dice— son constantemente el paso de un opuesto al otro. Pero —agrega luego— no se trata de un tránsito sino de una coexistencia simultánea: cada opuesto contiene el otro. En contra de Reinhardt, nosotros pensamos que, en realidad, se trata de una sucesión. Es decir, que ambos opuestos se relevan mutuamente. Un claro ejemplo nos parece la imagen de la balanza. Ambos platillos no se encuentran en el mismo nivel; tal vez, en el caso de los opuestos vida-muerte, mortales-inmortales, podría hablarse de una desigualdad ontológica: en el momento en que uno de los opuestos prima, el otro está por debajo.

<sup>12</sup> V. MACCHIORO, op. cit., p. 406 y 408.

<sup>18</sup> V. Массиюно, ор. сіт., р. 414.

W. GUTHRIE, Orfeo y la religión griega, Eudeba, Buenos Aires, 1970, p. 233.

F. CORNFORD, op. ct., p. 239 ss.
 K. REINHARDT, Parmenides, und die Geschichte der griechischen Philosophie, Bonn. 1916. p. 195 y ss.

#### CRISTINA MARTA SIMBONE

Claro es que Platón no cita a Heráclito, pero, de todas maneras, es altamente significativo el uso de las palabras vida y muerte, como contrarios que se generan mutuamente, para demostrar la inmortalidad del alma.

Nos resta, por último, decir unas palabras sobre un problema al que aludimos al comienzo y que podría formularse del siguiente modo: supuesto que deba admitirse (como creemos) que Herácitic sostuvo la idea de la reencarnación del alma, ¿qué reconstrucción de su sistema físico (i.e. aquella que sostiene la conflagración universal o aquella que la niega) es compatible con la doctrina de la reencarnación del alma?

Contra lo que ingenuamente podría suponerse, la existencia de una destrucción periódica y absoluta del cosmos por el fuego, no afecta en nada la posibilidad de una vida post mortem eterna del alma. Si el alma es una chispa de fuego que va asumiendo distintos cuerpos, al producirse la ekpyrosis, dicha porción ignea se refundiria en la unitotalidad, significando esto solamente la imposibilidad de una supervivencia final individual del alma, sin medrar su eternidad.

La doctrina de la reencarnación supone, en todas las formas en que se presenta, una conexión con la idea del ciclo, pues el peregrinaje de las encarnaciones que asume el alma es siempre circular. Creemos, por tanto, que la idea de la reencarnación no solamente concordaría con la ekpyrosis del cosmos sino que, de algún modo, exigiria tal correlato cosmológico.

#### ALGUNAS CUESTIONES SOBRE EL SIGNIFICADO DE "SER" Y "NO SER" EN EL SOFISTA

Pon Victoria E. Iuliá

L descubrir los sofistas el poder intrinseco de la palabra, el tema del lenguaje se incorpora al ambiente intelectual familiar a Platón y aparece en sus obras desde las primeras expresiones; el sí esti de los diálogos de juventud es implícitamente un ti semaínei, pues la búsqueda de Sócrates está orientada al reconocimiento de un criterio de verdad que es, al mismo tiempo, ontológico, práctico, gnoseológico y lingüístico: la realidad que el nombre señala es principio de acción y de conocimiento, y si es apartado de ella en función de un convencionalismo subjetivo, no hay conocimiento verdadero ni acción moralmente válida.

Para un teórico de la retórica como Gorgias, en cambio, todo parece reducirse a una gimnasia verbal. El discurso es ese dynástes mégas capaz de cumplir las más divinas obras calmar el miedo, aliviar el dolor, producir alegría" (El. de Hel. 8). Es el valor de la palabra por sí misma; la técnica de la persuasión cobra una autonomía tal que posibilita un doble manejo del discurso y lo convierte en "un ejercicio de lucha (agonía) como cualquier otro" (Platón, Gorg. 456c), "porque el orador está capacitado para hablar contra todos y sobre todo, de modo que es el más persuasivo en reuniones numerosas" (ibid. 457a).

Frente a esto Platón, a la vez que comparte la concepción del carácter instrumental de la palabra, la propone como medio para lograr el arraigo en lo verdaderamente real (óntos ón) a través del significado, cuyo fundamento objetivo garantiza la posibilidad de acceso a la verdad. En el diálogo ese proceso culmina en el encuentro de los interlocutores en la alétheia, a condición de que se cumpla con la exigencia de un acuerdo (synomología) en tres níveles de significación: dei de un acuerdo (synomología) en tres níveles de significación: dei de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> En el Fedón es quizá donde más claramente puede advertirse esa concepción de la palabra cuando, tras renunciar a la via que ofrece la fisica mecanicista, se ensaya un "nuevo rumbo" para la investigación de las causas, partiendo de aquellas imágenes de la realidad que mayor confianza y seguridad proporcionan, los enunciados más firmes: édone dé mol khrénat els toús lógous kataphigónta en ekelnois skopein tión diton tén diéthan (99e).

aei pantós péri tó prâgma autó mâllon diá lógon é toúnoma mónon sunomologésthai choris lógou (Sofista 218c).

Es en esta línea de problemas en la que se ubica el examen emprendido en el Sofista del término más importante del discurso filosófico, el verbo eimí en sus formas conjugadas y nominales<sup>2</sup>.

El uso sofistico de las palabras, haciendo de ellas eidola legómena (23c), proporciona al oyente o lector desprevenido una dozatité epistéme (233c) cuya admisión plantea serias dificultades. En efecto, una ciencia aparente, de imágenes alejadas de lo real supone, ante todo, que el error y el discurso falso son posibles, que es posible "decir el no ser". Pero la expresión mé ón encierra una aporía no fácil de sortear si se acepta el firme principio establecido por Parménides <sup>3</sup>, que ha estado planeando sobre las cabezas de los interlocutores y va a ser inmediatamente puesto a prueba. Toda proposición sobre el no ser es en sí misma contradictoria, incluida la que nieza su posibilidad:

- 238c ¿Entiendes, pues, que no es posible, con corrección, ni pronunciar, ni decir, ni comprender el no ser en si mismo (tó mé autó kath autó) sino que es incomprensible, indecible, impronunciable e inaprehensible en palabras?
  - Completamente.
  - d ¿Y acaso me engañaba recién al decir que anunciaría la mayor dificultad sobre él, mayor aún que las que hemos mencionado?
  - Admirable amigo, ¿no entiendes que, por las mismas razones que hemos expuesto, el no ser pone en dificultades al mismo que lo refuta de modo que, cuando alguien intenta refutarlo, es forzado a decir sobre él lo contrario [de lo que pretendia]?
  - ¿Cómo dices? Habla más claramente.
  - e No hay que buscar en mi mayor claridad, pues cuando supongo que es necesario que el no ser no participe ni de la unidad ni de la pluralidad, ya lo acabo de llamar "uno"; pues he dicho "el no ser"; ¿entiendes?
    - Sí
    - Y, por cierto, también poco antes dije que es impronunciable, indecible e inaprehensible en palabras; ¿me sigues?
- ¿Cómo no?
   239a Y acso, al intentar aplicarle el ser, ¿no digo lo contrario de lo que sostenía hace un momento?
  - Así parece.
     ¿Y qué? Al aplicarle esto, ¿no me refiero a él como uno?
- <sup>2</sup> Traducimos por "ser" no sólo la forma sinai sino también ón, por estar más generalizado en nuestra lengua el uso sustantivo del infinitivo que el dal participio de presente. Por otra parte, el uso alternativo que hace Platón de ambas formas no apunta a marcar una distinción, sino que se trata de usos

intercambiables dentro del diálogo.

3 28 B 2. La univocidad del ésté parmenideo no deja lugar para el no ser, y será reducida a mero ónoma toda espresión que implicita o explicitamente lo suponga (28B8, 33-41); el precio de esta postulación será, en el plano de la physis, la negación de toda kíneste, y en el plano del discurso, incoherencias imposibles de superar sin remunciar al carácter absoluto de las tests hópos éstra imposibles de superar sin remunciar al carácter absoluto de las tests hópos éstra del carácter absoluto de las tests hopos éstra del carácter absoluto de las test

y hos ouk éstin.

- 5
- Y al decir "inaprehensible en palabras", "indecible" e "impronunciable", enunciaba una proposición referida a la unidad.
- ¿Cómo no?
- Pero decimos que es necesario, si se quiere hablar correctamente, no determinarlo como uno ni como múltiple, ni llamarlo en absoluto autó, pues bajo esa denominación seria considerado como unidad.
   Electivamente.

El análisis exhaustivo de la noción de no ser pone de manifiesto una inconsecuencia de la posición parmenidea que sólo el silencio podría evitar, pues requeriría, paradójicamente, la falta total de referencia a un significado. Se salvaría así la consistencia de la doctrina, pero se habrá renunciado definitivamente a admitir la posibilidad del discurso falso, fundamental para la caracterización del sofista. Y no son menores las dificultades que se presentan en el plano sintáctico, cuya solidaridad con el aspecto semántico se hace evidente: el cumplimiento de esa exigencia de absoluta indeterminación conduce a la destrucción de cualquier enunciado sobre el no ser. Se advierte que no siempre es posible asignar un significado (o en este caso un "antisignificado") sin tener en cuenta las relaciones sintácticas en que el discurso coloca a la palabra. Ningún término es autosuficiente, semánticamente hablando: el sentido de "no ser" no es independiente del conjunto de relaciones que su inserción en el habla determina. Asimismo, y en razón de esa interdependencia sintáctico-semántica del significado, estos descubrimientos que van arrojando luz sobre la problemática expresión "no ser" iluminan igualmente la noción de ser, que también ha producido en los interlocutores una crisis de confianza al no mostrarse menos contradictoria que aquélla. Quebrado así el principio de autoridad en la venerable figura de Parménides, nada impide ya que la crítica se extienda al mismo ser tal como lo postulan los distintos sistemas que han intentado dar cuenta de él. v se lleve a cabo un revisionismo filosófico sin concesiones.

Lo que hace Platón entonces es radicalizar la aplicación del criterio de consistencia, situación que ninguna de las doctrinas revisadas puede resistir. Sus posibles respuestas a la pregunta que les dirige, a saber, si boillesthe semainein hopótan ón phthégesthe? (244a) revela a esas doctrinas incapaces de permanecer fieles al significado que ellas mismas han propuesto como univoco y definitivo, empezando por Parménides mismo 4. Postular, por ejemplo, el ser como unidad, sin advertir que la estructura de la predicación implica necesariamente un desdoblamiento, lleva a una contradicción similar a la que se planteó respecto

<sup>4</sup> No nos detenemos en el estudio que "Patón hace de cada una de las teorias obre el ser, incluida la de los "amigos de las Ideas", pues lo que aqui intersas es el nasjo que todas ellas tienen en común, a saber, las contradicciones internas a que conducera sua supuestos básicos. Tomamos como ejemplo la critica al principio eleático de la unidad del ser por considerarla la más representativa.

del no ser. El enunciado que predica la unidad del ser en forma absoluta también encierra en sí mismo el germen de su negación:

- 244b ¿Qué, pues? A los que sostienen que el todo es uno, ¿no les vamos a preguntar a qué llaman "ser"?
  - Cômo no?
     Entonces, que respondan a esto: ¿Dicen entonces ustedes que sólo existe lo uno?
     "Si, pues", dirán; ¿no es cierto?
  - Sí.
  - ¿Y qué, llaman "ser" a algo?
  - c ¿Y de qué manera lo llaman "uno"? ¿Usando dos nombres para lo mismo, o cómo?
  - ¿Y cuál será su respuesta, extranjero?
  - Es evidente, Teeteto, que para el que pone ese supuesto no es fácil responder a lo que recién preguntamos ni a cualquier otra pregunta.
     Cómo?
  - Admitir que hay dos nombres, habiendo postulado nada más que la unidad es, en cierto modo, algo ridiculo.
     ¿Cómo no?
  - d Y aceptar, del que así habla, que el nombre es algo no sería en absoluto razonable.
    - ¿Cómo?
       Poniendo el nombre como algo distinto de la realidad dice dos cosas.
    - Y, por cierto, si sostiene que el nombre es lo mismo que la realidad, o bien se verá forzado a decir que el nombre es [nombre] de nada, nada, o bien, si dice que el nombre es [nombre] de algo, ocurirá que el nombre es sólo nombre del nombre y de ninguna otra cosa. - Así es.
    - Y lo uno, al ser nombre de la unidad es también, al mismo tiempo, unidad del nombre.
  - Es forzoso.

Destruida en su articulación interna la tesis del riguroso monismo eleático, el análisis se dirige a los sistemas pluralistas que, en sus formulaciones manifiestan análogas insuficiencias en el plano de la expresión. La estructura del lenguaje es el patrón que permite medir el grado de verdad de las doctrinas, y es aplicado con el alarde de un rigorismo formal digno del más sutil de los practicantes de la erística, aunque con esta diferencia fundamental: está subordinado a un orden objetivo trascendente que marca los principios a que debe ajustarse y hace de él no un ejercicio sofístico sino una verdadera tarea filosófica. En este punto es adecuada la interpretación de J. L. Ackrill, siempre que no se pierda la referencia ontológica que en ningún momento Platón abandona: "He sostenido que la tarea asignada por Platón al dialéctico o al filósofo en sus últimos diálogos es la investigación y el trazado de las relaciones entre conceptos, tarea por realizar a través de un estudio paciente del lenguaje, que advierta cuáles son las relaciones entre las palabras que dan sentido a la proposición y cuáles no, extrayendo ambigüedades y marcando distinciones, y que establezca, en forma explícita, las combinaciones entre los significados de las palabras que normalmente no nos preocupamos por establecer, aunque todos tenemos de ellas conocimientos latentes, en la medida en que sabemos hablar correctamente".

La necesidad de no descuidar el trasfondo ontológico —lo que Ackrill parece hacer al hablar de meros "conceptos" y combinaciones formales— se debe a que no se está proponiendo una autonomía formal del lenguaje como criterio independiente de verdad, sino que éste depende de una instancia superior de realidad. Existe una serie de relaciones definidas entre las Ideas, para cuyo conocimiento el examen del lenguaje es un medio. La dialéctica, como hace notar F. M. Corriford, lejos de detenerse en abstracciones vacías, indaga la composición del mundo de las Ideas: "....Platón está hablando de la naturaleza de las Ideas y de sus relaciones actuales en la estructura de la realidad". De allí que el próximo y decisivo paso tendiente a esclarecer el significado de ser "y "no ser", incorporando al mismo el conjunto de relaciones que sirve de base al discurso, sea el estudio de la llamada "combinación de las Ideas (259e).

La ausencia de tal combinación tendría como consecuencia inmediata la negación de la posibilidad del lenguaje:

- 252b Y llegarían, entre todos, al razonamiento más ridículo los que, no admitiendo ninguna participación, dijeran algo de algo.
  - c ¿Cómo?
  - Están forzados a usar el "ser", el "separadamente", el "de otros", el "en sí" y muchas otras cosas de las que, no pudiendo prescindir y siendo incapaces de dejar de aplicarlas en las proposiciones, no es necesario que otro los refute, pues en sí mismos tienen el conflicto y la contradicción.

Por otra parte, si todo participara de todo, nos hallaríamos en la situación de tener que aceptar los enunciados más escandalosamente contradictorios:

- 252d ¿Y qué sucedería si admitiésemos que todas las cosas tienen la capacidad de combinarse unas con otras?
  - Pues eso puedo resolverlo yo.
  - ¿Cámo?
  - Porque el movimiento mismo estaría en reposo y, a su vez, el reposo mismo se movería si fuera posible aplicar el uno al otro.
  - Pero ¿no es, por cierto, absolutamente necesario que resulta imposible que el movimiento esté en reposo y que el reposo se mueva?
- ACRULL, J. L., "Symploké Eidén", en Studies in Plato's Metaphyrics, ed. by R. E. Allen, Roulledge & K. Paul, London 1966.
  Conserond, F. M., Plato's Theory of Knowledge, Routledge & K. Paul,
- 7 Platón usa indistintamente, al menos aquí en el Sofista, los términos etdos, génos y prágma para referirse a lo verdaderamente real (éntos ón), si bien sidos y génos parecen indicar más bien el carácter de universalidad mientras que prágma atiende a su aspecto real, objetivo.

Oueda en pie la tercera posibilidad, que algunos géneros? admitan ser combinados entre si y otros no, como ocurre con las letras y los sonidos. Comienza en ese momento del diálogo un complicado ejercicio dialéctico que irá estableciendo las condiciones de la predicación en sus diferentes aspectos. Su punto de partida será el cuestionamiento de la férrea univocidad eleática para las nociones de ser y no ser, pues si se pretende encontrar coherencia no sólo en el silencio sino también en el discurso, habrá que sacrificar algunos dogmas.

El pasaje 253d-259e saca a la luz la correcta referencia semántica encerrada en las expresiones "ser" y "no ser" a través de una serie de pasos que van descubriendo una equivocidad que tiene que ver con su función sintáctica y la incidencia de ésta sobre el significado.

La deducción de los cinco mégista géne (254d-255e), cuyas relaciones necesarias proporcionan el modelo de combinación entre Ideas y, por ende, también el paradigma a que debe ajustarse la predicación, pone movimiento y reposo, identidad y diferencia junto al ser, sacando a éste del solemne aislamiento en que lo había confinado el eleatismo. La posibilidad de predicar "ser" del movimiento y del reposo y, simultáneamente, "no ser" en tanto ambos son por participar del ser y de lo mismo, y no son por participar de la diferencia que los limita, permite discriminar los distintos tipos de proposición que pueden construirse con predicado esti (u ouk esti). El enunciado "el movimiento es lo mismo' (o "participa de lo mismo") no puede asimilarse totalmente al que sostiene "el movimiento es" (o "participa del ser", es decir, "existe", "posee realidad"). En el primer caso el verbo cumple la función copulativa; en el segundo, tiene un sentido existencial, y esta distinción es percibida con claridad aunque no llegue a formularse de una manera explícita 8. Pero "distinguir" no quiere decir "separar" en el sentido de establecer una dualidad irreductible; el hecho de que el eje de ambos tipos de proposición sea esti requiere que esa diversidad sea considerada con cautela, pues limitarla a una situación de homonimia o resolverla en una relación de subordinación significaría la adopción de salidas demasiado simplistas. En la proposición "el movimiento es lo mismo"

en desmedro del aspecto outológico del planteo.

\* El estudio de C. H. Kars, The serb BE in encient Creek, ubica el uso copulativo en el centro del sistema de esimi, tomándolo como el parámetro por referencia al cual "los otros usos del verbo tomarán fácilmente su lugar"; el matiz existencial seria, de alguna manera, derivado y secundario, pero sin que ello signifique abrir una brecha en la unidad semántica del verbo, que es caracterizada como "la unidad sistemática de los usos de esmí desde el puato de vista de un concepto filosófico de ser" (p. 385).

<sup>8</sup> MALCOM, J., ("Plato's analysis of to on and to me on in the Sophist" en Phronesis vol. XII 2, 1967) intenta refutar la opinión generalizada de que Platón efectivamente distingue el sentido existencial de eimi del sentido copulativo y del que establece una relación de identidad entre dos términos, posición sostenida, entre otros, por Comford, Taylor y Ackrill. Su tesis es que ésti "posee un sentido indiferenciado que cubre tanto el uso predicativo como el existencial", lo que implica reconocer esa univocidad a que nos hemos referido. Pero lo que resulta dificil de admitir es la reducción, en última instancia, al uso copulativo

(o "participa de la identidad") "es" funciona como nexo copulativo entre sujeto y predicado pero conservando su fuerza existencial. Es como si se dijera "el movimiento existe (participa del ser) participando de lo mismo", pues la participación en la identidad no excluye la participación en el ser. De igual manera, el enunciado negativo "el movimiento no es reposo" (o "participa de la diferencia en relación al reposo"), debe entenderse como "el movimiento existe, pues participa del ser, no participando del reposo" (no siendo en cierto modo; participando del ser pero no del ser reposo). En otras palabras, los usos copulativos y existencial coexisten en las proposiciones del tipo "x es y - x no es y relativas a las Ideas. Platón no puede sino mantener unida la variedad de sentidos presentes en einai como reflejo de la complejidad de lo real 10. La reunión de ser y no ser en el discurso tiene que ver con relaciones entre existentes concretos (las Ideas) y con modos de la existencia, pero no con el hecho mismo del existir, que está fuera de la discusión y se extiende aún al no ser, hasta tal punto que puede afirmarse con toda legitimidad algo que hasta ese momento hubiese sonado a sacrilegio: tó má ón bebaíos estí tén autén physin échon (258b).

El descubrimiento de las múltiples relaciones que entran en juego en el más simple de los enunciados no solamente conquista un lugar para el no ser dentro de la economía general del discurso; más allá de la réplica al eleatismo que, en buena medida, es un pretexto para la argumentación, el análisis de la estructura predicativa es el paso decisivo en un proceso que se abre con las especulaciones sofisticas sobre el lenguaje y se cierra con la fórmula aristotélica que vino a poner las cosas en su lugar: tó no lézetai opolachôs.

<sup>1</sup>º La interpretación de W. G. RUNCIDAN. (Plató» Later Epistemology. Cambridge U. P., 1982) pone el acento en el supecto copulativo al examinar de lassige 256d-e: "...no es la existencia de las Ideas lo que requiere demostración, sino el hecho de que ellas pueden ser y no ser en sentido copulativo" (p. 85). Pero al admitir luego que "en realidad hay una asimilación reciproca de los usos existencial y copulativo" reconoce que no es posible limitar el aleance de la argumentación platónica a un juego de relaciones formales. En efecto, si bien la ensistencia de las Ideas es uno de los supuestos que quedan fuera de cualquier cuestionamiento y, por lo tanto, no puede ser objeto de demostración o prueba, ello no significa que sóllo se trate aquí de la posibilidad que tienen las Ideas de las Desas Ideas de las proposiciones que atribuyen algo a alguna de las Ideas at ravaés de éxit afirman simuláneamente la realidad de la misma sin que esto suponga una pretensión de demostrar su estistencia.

# LAS CATEGORÍAS EN LOS TÓPICOS DE ARISTÓTELES

Pon Osvaldo N. Guariglia

I

§ 1. Sobre el origen y la significación de la denominada "teoría de las categorías" en Aristóteles mucho se ha discutido desde mediados del siglo pasado hasta el presente, sin que por ello el tema haya sido agotado. Tres son los puntos en discusión, estrechamente interrelacionados entre si: la unidad de la teoría, el origen y el carácter distintivo de la misma (i.e. lingüístico, lógico u notlógico).

Como es sabido, fue Kant quien planteó por primera vez en época moderna la cuestión de la unidad de la doctrina, reprochando a Aristóteles la carencia de un principio único, según el cual se pudieran deducir las diez categorías establecidas por él. A cambio de ello, Aristóteles habría reunido apresuradamente las primeras diez que se le presentaron, uniéndolas con el nombre de "categorías" que Kant, junto con la tradición, interpreta como "praedicamenta", "predicados" .

Como ha señalado con justicia Fritz, la crítica de Kant es válida independientemente de su comprensión de las categorías como "conceptos puros del entendimiento". Dicha crítica se resuelve, en efecto, según Fritz en dos cuestiones paralelas: la diferencia de importancia entre las distintas categorías y la variación en el número de las mismas, variación que supone que algunas de ellas puedan subsumirse bajo otras".

Este rasgo de la "teoría de las categorías" que ha perturbado a su intérpretes desde la misma Antigüedad, reaparece de continuo en las diversas obras de Aristóteles.

§ 2. La pregunta por el origen de las categorías estuvo unida a las precupaciones históricas de la filología alemana del siglo pasado. Quien planteó explicitamente la cuestión, poniéndola en estrecha co-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. Kant, K.f.V., B pp. 106-107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> FRITZ, Urspr. d. ar. Kat., pp. 450-454.

nexión con el significado del término mismo que las designa, kategoría, fue A. Trendelenburg en su libro Geschichte der Kategorienlehre (Berlín, 1846). Kategoría significa, según él, originariamente "proposición" (Aussage), constituida gramaticalmente por un subjeto y un predicado: "El subjeto conduce a la primera categoría, la substancia, los predicados a las restantes" 4. Las categorías, en consecuencia, se han originado de la disolución de la oración gramatical; son los predicados más generales, a cuva postulación condujo la observación de aquellas partes de la oración que posteriormente fueron designadas por los Estoicos, como substantivo, adietivo, verbo, adverbio, etc. 5.

§ 3. Con ello Trendelenburg planteaba, conjuntamente, la cuestión en torno al carácter distintivo de las categorías, que él definía como primordialmente lógico y lingüístico al mismo tiempo . La propuesta de Trendelenburg encontró fuerte oposición en su época, fundamentalmente de parte del gran estudioso del pensamiento aristotélico, H. Bonitz. Este le dedicó una larga discusión crítica en la que pasa examen a la casi totalidad de los pasajes relevantes de la obra aristotélica en donde las categorías son implícitas o explícitamente mencionadas. El extenso estudio de Bonitz —unas densas cincuenta y cinco páginas— es el punto de partida obligado de las interpretaciones posteriores y merece ser reseñado con alguna extensión.

Bonitz distingue dos problemas fundamentales para la comprensión de las categorías: 1) ¿qué significación tienen las categorías para Aristóteles?, y 2) por qué camino llegó Aristóteles a postular precisamente esas categorías? 7. A fin de responder a la primera de las preguntas. Bonitz se vale de dos medios diferentes: por un lado investiga las aplicaciones de las categorías, por el otro los términos de que Aristóteles se vale para designarlas. Como resultado del examen de las aplicaciones se obtiene, según Bonitz, "que por medio de las diez categorías todo el ámbito va sea de lo pensado, va del ser, debía estar dividido según la diferencia de su contenido en diez campos, de modo que cada objeto de nuestra representación o de nuestra experiencia perteneciera

pp. 617-18.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A pesar de que existe una reproducción fotomecánica (Hildesheim 1963). este libro me ha sido hasta el momento inaccesible. Los puntos de vista principales de Trendelenburg han sido reseñados por Bonitz en su crítica al mismo (ver la nota siguiente). Por una feliz circunstancia pude, en cambio, consultar dos trabajos anteriores de Trendezenburg, De Aristotelis Categoriis (1833) y Elementa logices Aristoteleae (1836) encuadernados juntos en un ejemplar sumamente raro que es propiedad del Profesor H. Zucchi de la Universidad de Tucuman, para quien hago público mi agradecimiento.

<sup>4</sup> TRENDELENBURG, Cesch. d. Kat., p. 18, cit. por Bonttz, Über d. Kateg.,

BONITZ, Uber d. Kateg., pp. 627-28, 633-38; TRENDELENBURG, De Ar. Cat.,

TRENDELENBURG, Gesch. d. Kat., pp. 20-23, cit. por Bonttz, Über d. Kateg., pp. 627-28 y Brentano, Bedeut. d. Seienden, pp. 76 ss. BONTTZ, Uber d. Kateg, 1) pp. 594-623; 2) pp. 623-645.

a uno de los mismos" 8. Bonitz busca una ratificación de este resultado en las diversas designaciones que Aristóteles da a las categorías: en primer lugar "géneros" (géne), designación que debe ser completada por medio de un genitivo partitivo, "del ser" (toù óntos). Se trata, según Bonitz, de los más altos géneros del ser, de los "primeros" (tà prôta) como también los llama, o de las "divisiones" (diairéseis) del mismo . Por último examina la designación que se volverá canónica ya en el mismo Aristóteles: kategoríai. Contra Trendelenburg, Bonitz afirma que este término no significa originariamente "predicado en un juicio", de donde se habría extraído la significación de "categoría" como "predicado" abstraído de un juicio, sino que tiene un significado originalmente más amplio: "... kategoría no significa sola y exclusivamente que un concepto es atribuido a otro como predicado, sino también y principalmente que un concepto es expresado o afirmado en una determinada significación, sin que se piense por ello en relación a otro. El plural kategoríai designará, por lo tanto, las diversas formas en que se afirma un concepto, las diversas significaciones que se conectan con su afirmación: kategoríai tou óntos las diversas significaciones que se conectan con la afirmación del concepto ón. Señalemos algunos de los matices de esta descripción que fueron puestos de relieve por la crítica posterior. Bonitz distingue, por un lado, una acepción general de "kategoríai", a saber: "diversas significaciones de un mismo concepto, pero une, por otro, inmediatamente esta acepción a lo que podría considerarse un uso particular de la misma, "las diversas significaciones del ser". Así, si bien en la literatura posterior la exégesis del término propuesta por Bonitz fue ampliamente aceptada, cada autor le dio a esa interpretación un matiz especial, según el énfasis que ponía en el primer o en el segundo elemento de la misma. Mientras que para Brentano y Maier las categorías son los diversos conceptos que con el nombre de "ser" pueden designarse, o las diversas acepciones en que se puede afirmar el "ser" 11, para Zeller, que también admite la interpre-tación de Bonitz, "...las categorías pretenden... dar los distintos lados que en una misma descripción (de las cosas) deben poderse abarcar de una mirada; ... deben darnos solamente el andamiaje (Fachwerk), en el cual se deben introducir los conceptos reales, ya pertenezcan éstos a uno solo de los compartimentos, ya sean penetrados por varios" 12. Esta diversa acentuación de la interpretación de Bonitz reside, sin duda, en que en la misma se combinan dos elementos que posteriormente habrían de separarse analíticamente: a) la multiplicidad de significaciones de un mismo concepto (o término) y b) la multiplicidad de significaciones del ser.

BONTTZ, Uber d. Kateg., p. 599, cp. p. 596. BONTZ, Uber d. Kateg., pp. 612-614.

Вонтт, Uber d. Kateg., pp. 612-62.
 Вонтт, Uber d. Kateg., pp. 621-622.
 Ввентано, Bedeut. d. Selenden, pp. 79 ss. espec. 85-86; Maien, Syll. d. Arist., II 2 pp. 297 ss espec. p. 303.
 Zealers, Phil. d. Griech., II 2, pp. 258-73, espec. p. 262.

El segundo problema, el del origen de las categorias, es tratado por Bonitz de un modo bastante más sucinto, dado que la mayor parte de la sección dedicada a él está destinada a refutar la propuesta de Trendelenburg antes mencionada, de derivar las categorias de las partes de la oración. Aún asi, Bonitz señala dos origenes probables, cuya verosimilitud la crítica posterior no hizo más que confirmar: a) la postulación de las categorías debió de estar unida al estudio del lenguaje, en especial al de las ambigüedades de los términos y de las diferentes clases de significaciones; b) si bien la teoria de las categorias no es de procedencia platónica, tanto los elementos aislados de la división en categorias como los problemas a los que ésta pretende dar respuesta, se hallan va en distintas obras de Platón 13.

§ 4. No fue sino hasta muchos años después que estas sugerencias de Bonitz tuvieron un desarrollo más amplio y, en cierta medida, hasta excesivo en un artículo de A. Gercke publicado en el año 1891, en el que éste postula directamente el origen platónico de las categorías 14. Gercke sostiene que el uso refutativo que Aristóteles hace de la teoría de las categorías en la Ética Nicomaquea I 4 a fin de señalar las contradicciones de la idea del Bien, sólo es constringente si tal teoría era ya reconocida como válida en el interior de la Academia misma. Para demostrarla Gercke analiza los dos argumentos utilizados por Aristóteles del siguiente modo: a) en el primero Aristóteles, haciendo la salvedad de que los Académicos no reconocen la existencia de ideas que comprendiesen instancias de dos órdenes ontológicos distintos, esto es, de lo que es primero y de lo que es posterior (próteron-hysteron), demuestra que la idea del Bien se da tanto en la substancia (ousía) como en la relación (prós ti), por tanto, en aquello que es primero por naturaleza, la substancia, y en aquello que existe sólo como dependiente de lo primero, la relación 15. Como señala Gercke correctamente, no sólo la distinción entre próteron-hysteron pertenecía ya a la Academia, sino que aún las dos categorías de substancia y de relación habían sido postuladas por Xenócrates como las dos más generales según el testimonio de Simplicio. Aristóteles, por consiguiente, sólo opone una teoría académica a otra. b) El segundo argumento estaría destinado a probar, según Gercke, que la suposición platónica de que la idea del Bien tiene una existencia particular en la categoría de la substancia, no puede sostenerse en razón de que el bien se da incluso en las restantes categorías. Por consiguiente, también aquí Aristóteles estaría oponiendo una teoría platónica a otra 16. A estos dos argumentos, de muy distinto valor probatorio -ya que, como señaló Fritz, no resulta en absoluto fuera de lo común que Aristóteles utilice su propia filoso-

<sup>18</sup> BONTTZ, Über d. Kateg., pp. 641-45.

<sup>14</sup> GERCKE, Urspr. d. ar. Kat., pp. 425 ss; 430-34.

GERCKE, Urspr. d. ar. Kat., p. 431; cp. EN 1096217-23.
 GERCKE, Urspr. d. ar. Kat., pp. 431-32; cp. EN 109623-29.

fía para refutar teorías platónicas 17-. Gercke añade una serie de observaciones que, a su juicio, confirmarian el origen platónico de la teoría y justificarían, de paso, su carencia de unidad. Así atribuye el número de las categorías en el escrito del mismo nombre y en los Tópicos al hecho de que la tabla pitagórica de los contrarios contuviera también diez pares 18; así también hace remontar los primeros pasos que condujeron a la postulación de la teoría hasta la actividad socrática de búsqueda de lo común en la multiplicidad de los conceptos 19. Tales observaciones, si bien resultaron provisorias y, en cierta medida, hasta superficiales ante la crítica posterior 20, contribuyeron a centrar el problema del origen de las categorías en torno a las discusiones intraacadémicas sobre la teoría de las ideas y en especial sobre los criterios ontológicos que con ese fin se desarrollaron. A ello pertenece, sin duda, la división entre "entes en sí" y "entes en relación a otro" (tà kath'hautá y tà prós ti) que, según Simplicio, constituían las dos categorías ontológicas supremas para Xenócrates 21 y que, sin lugar a dudas, son un antecedente directo de las categorías aristotélicas del ser y una de sus fuentes. Cuán lejos se puede ir por este camino y hasta qué punto ello contribuye a la interpretación de las categorías aristotélicas tal como éstas se presentan en los textos, es algo, empero, sumamente discutible.

§ 5. Las escasas indicaciones de Gercke sobre la existencia en general de concepciones académicas contenidas en los escritos de Aristóteles fueron seguidas a pocos años de distancia por cuatro obras que iban a contribuir de modo masivo a completar el cuadro, hasta entonces bastante borroso, de la Academia posterior y de sus conexiones con las obras, en especial las lógicas, de Aristóteles. En primer lugar, el libro sobre Xenocrates, con una recopilación de sus fragmentos, de R. Heinze (1892), luego el delgado pero denso folleto de E. Hambruch sobre las reglas lógicas de la Academia contenidas en los Tópicos (1904), más tarde la edición con un valioso prólogo, de las Divisiones Aristotélicas, transmitidas por Diog. Laerc. y por un Codex Marcianus, debida a H. Mutschmann (1906) y, por último, la recopilación y edición de los fragmentos y testimonios de Speusippo a cargo de P. Lang (1911).

<sup>17</sup> Farrz, Urspr. d. ar. Kat., pp. 463-66. Además de ello se puede objetar la interpretación de Gercke del pasaje de la EN 1096a23-29, sobre el que se apoya el argumento (b). Este pasaje, en efecto, no está destinado a refutar direc-tamente la existencia de una idea del bien, sino de modo indirecto, demostrando la imposibilidad de que el bien, como el ser, sean géneros, es decir, algo común, universal y único (1096<sup>2</sup>28). La imposibilidad de que sean un género se debe a que se predica en todas las categorías de diversos sujetos que pertenecen indudablemente a sólo una de ellas. Sobre las dificultades de interpretación de Inducation person is not used to the seast Source as unfectionless on the state of the seast intrinsical passile y of es us parallely, EE I 8, 1217-26-35, véase COANICLIA, Com. d. been, pp. 183-185, 18 CERCEE, Urspr. d. or. Kat., p. 434.

19 CERCEE, Urspr. d. or. Kat., pp. 432-33.

20 Cp. espec. FRITZ, Urspr. d. or. Kat., pp. 463-467.

<sup>21</sup> Cp. fr. 12, Heinze y Heinze, Xenokr., pp. 37-40.

Las contribuciones de estas obras al problema del origen de las categorías, si bien indirectas, fueron de dos órdenes: a) una, de tipo más general, que consistió en relativizar la posición única que hasta entonces habían ocupado las categorías, al poner a su lado al menos dos complejos teóricos de carácter similar, que aunque de naturaleza distinta, parecían, sin embargo, estar de un modo u otro estrechamente emparentados con ellas. Me refiero al problema de los opuestos en general, incluidos los relativos, y al del método de la diafresis y de su anlicación en los distintos ámbitos 22, b) La segunda contribución, está unida de modo más estricto al problema de la interpretación de las categorías, fue la de poner al descubierto la teoría speusippeana de la definición basada en la división de los nombres en dos grandes clases, tautónuma y heterónuma, con sus respectivas subdivisiones. El parentesco de esta división con la distinción aristotélica entre homónuma. synónyma y parónyma saltó de inmediato a la vista 23.

§ 6. Como suele ocurrir cuando, a raíz de la emplotación de un campo hasta entonces casi inexplorado, se reúne una cantidad importante de nuevos materiales, se produjo como un efecto de deslumbramiento que relegó la consideración del aspecto lógico de las categorías en favor de la comparación de los materiales recientemente adquiridos con los diversos textos aristotélicos con el fin de comprobar su filiación. Con ello se introdujo, al mismo tiempo, una considerable confusión de niveles de discusión, al volverse a mezclar en el mismo recipiente los diversos puntos de vista (esto es, lingüístico, lógico, ontológico, genético, etc.) que los grandes aristotélicos del siglo anterior, desde Trendelenburg hasta Maier, más imbuídos de claridad lógica que del así llamado "espíritu histórico" de la nueva filología, habían tan laboriosamente disecado. Otra consecuencia, bastante infortunada, fue la de la aparición de la imagen de un supuesto Aristóteles platonizante, en razón del indudable parentesco -- casi siempre polémico-- entre las concepciones ahora individualizadas como académicas y aquellas otras que Aristóteles sostiene o postula en diversos libros de lógica, especialmente en los Tópicos y en las Categorias 24. Esto último tuvo un efecto que debe computarse como positivo: el reconocimiento paulatino pero

<sup>2</sup>º Para el problema de los opuestos, unido a la división antes citada de los entes en dos grandes categorias, kuth/houst's у риб ні, véase además de la nota anterior, Намажисик, Log. Riegela, pp. 11-21, y las divisiones D.L. 32 — С.М. 67 у С.М. 68-69 con coment: en MUTSCHAANN, Diede. Arist., pp. 39-41 у 68-68. Sobre toda la conseión entre el problema de los opuestos en la Academía y en Aristóceles remito a GUARILLA, Quell. u. log. Univara, l. c. 4. Sobre la diafresis, HAMERNICIA, Do. et. 4, pp. 5-11 y MUTSCHAANN, COR

<sup>1</sup> C. 4. Soure is Guissess, IARMANN, D. 27-29; LANC, Speus. Frag. pp. 22-28, STENZES, Speusippus, RE, column. 1843 st.

24 Esta imagen, puesta en boga por Jeeger y explotada luego hasta la emocrbación, ha hecho crisis felizmente en el diltimo tiempo, debido fundamentales el L. Diltims.

firme de la autenticidad de las Categorías anteriormente tenida casi unánimemente por espúrea 25.

El ejemplo más claro de este nuevo punto de vista que terminó por oscurecer la misma comprensión de los términos en que se había planteado el problema de las categorías, fue el ensavo por muchos motivos famoso de Ph. Merlan (1934), en el cual el autor a partir de un indicio completamente tangencial cual es de la aplicación de dos pruebas a cada categoría, si admiten "mayor y menor" y si admiten contrarios", establece una conexión forzada con la teoría no escrita de Platón, tal como nos es transmitida por dos relatos doxográficos. Sexto Empírico, Adv math. X 261 ss. (= Test. Plat. 32, Gaiser) y Hermodoro ap. Simplicio, In phys. 247, Diels (= Test. Plat. 31, Gaiser)26. De este cruce entre dos complejos teóricos absolutamente dispares no podía surgir más que una completa incoherencia, lindera con el sin-sentido. Tanto más sorprendente resulta la ingenuidad con que Merlan confirma esta conclusión, aunque reprochando la incoherencia no a su arbitrario método, sino al del autor del tratado de las Categorias: "...en el tratado de las Categorías no se encuentra ninguna huella de la relación de nuestros conceptos (sc. "lo mayor y lo menor" y "la contrariedad") con las archaí (sc. platónicas: lo uno y la diada indeterminada). Justamente de alli proviene sin duda la arbitrariedad aparentemente absoluta de su introducción en el escrito de las Categorías y la sorprende falta de relación de su resultado. O el autor del escrito sobre las Categorías no dice lo que no tenía porqué decir, habida cuenta del carácter de su público, o ya se ha alejado de la teoría platónica de los principios y opera con formas lógicas extraídas de su conexión objetiva" 27. Resulta obvio que, aun admitiendo el parentesco originario con los principios platónicos, al operar con los tópicos en cuestión, el de lo mayor y lo menor y el de los contrarios desde un punto de vista lógico, Aristóteles los ha integrado a esta nueva perspectiva con su habitual rigurosidad, desentendiéndose de cualquier otra significación que en otro contexto podrían supuestamente tener. La "sorprendente falta de relación" no es, por tanto, culpa de Aristóteles, sino

II 7-8 e inumerables aplicaciones. Resulta, por lo tanto, completamente artificial el ir a buscar la significación de ambos lugares (tópos) en un contexto absolutamente distinto, ajeno por completo a la intención del texto en cuestión. 27 MERLAN, Beitrage I, p. 45.

de quien introduce de contrabando una temática ajena a la estable-

cida por aquél.

Mucho más fructifera y objetivamente fundada fue la comparación que ocupa la última parte del ensayo de Merlan, entre la antes mencionada teoría speusippeana de los tautónyma y heterónyma con la teoria aristotélica de los homónuma y sunónuma 28. Más adelante habremos de volver sobre esta cuestión. Anticipemos solamente que aquí no se trata de una simple coincidencia entre dos palabras tomadas al azar, sino de dos teorías paralelas de los nombres como tales en relación con su significado: como consecuencia de esa comparación Aristóteles emerge como deudor de una teoría debida a un conspicuo representante de la Academia. Metódicamente, sin embargo, la proximidad de los temas - tratándose de la Academia y Aristóteles completamente justificada- no nos debe enceguecer para apreciar la diferencia profunda de los puntos de vista 29.

§ 7. Afortunadamente los criterios de claridad lógica y de interés filosófico en el tratamiento de las categorías no desaparecieron del horizonte, sino que alcanzaron una expresión en cierto modo paradigmática en dos exposiciones de la teoría, una breve, concisa y aguda, relacionada especialmente con la Metafísica, y otra extensa, que incluía una consideración de las cuestiones tanto del carácter como del origen. de las mismas. La primera es debida a W. D. Ross (1924), la segunda a K. v. Fritz (1931). El interés de Ross se centra fundamentalmente en el aspecto lógico en relación con las varias significaciones del "ser". De ahí que su exposición retorne tanto a la interpretación del término "categoría" como "predicado" propuesta por Brentano, cuanto a la conexión de este significado con los distintos sentidos en que se puede decir "es", que fuera propuesta por Maier so. Fritz, en cambio, se propone investigar en primer lugar el origen de las categorías, pero su ensayo da respuesta a las tres cuestiones que señalamos como las fundamentales al comienzo del presente artículo: la unidad de la teoría, el origen y el carácter distintivo de la misma. La exposición de Fritz, injustamente olvidada -como, por lo demás, toda la bibliografía tratada en el presente status quaestionis—, sólo puede ser equiparada en importancia al trabajo de Bonitz y debe ser considerada como el punto de partida para toda nueva investigación sobre el tema. Fritz parte, como Bonitz, de la significación del término kategoría, que él interpreta, de modo similar aunque no idéntico al de Bonitz, como "modos o formas de la afirmación", esto es, como las distintas maneras en que una cosa puede decirse de otra. Fritz conecta esta significación con la habitual distinción oue Aristóteles hace de los diversos sentidos en que

<sup>28</sup> MERLAN, Betträge I, pp. 47-53.

<sup>29</sup> Para la relación entre Aristóteles y Speussippos, véase Cherniss, Ar. Critic, Pl. a. Ac., pp. 55-64.

Shoss, Ar. a. Metaph, I pp. lxxxii-xc; cp. Brantano, Bedeut. d. Seienden, pp. 106-7; 113-122; Marre, Sull. d. Ar., II 2, pp. 280-306.

se dice una palabra: tá pollachos legómena. En la investigación de los distintos significados de un término, que está originariamente ligada al desenmascaramiento de los equícocos que conducen a los razonamientos erísticos, pone Fritz, siguiendo un trabajo inédito de E. Kano, el origen específico de las categorías 31. Ahora bien, Fritz establece una relación directa entre las distintas significaciones en que se puede decir un término con las distintas significaciones del "es" copulativo. Para determinar, empero, la posición de las categorías dentro de las significaciones del "ser", debe distinguirse previamente aquellas que no corresponden al uso categorial. Así excluye a) la significación "existencial" y b) aquella otra que expresa la validez o invalidez de una proposición, para quedarse con c) la del "ser-así", esto es la significación predicativa o copulativa del ser, que obtiene un sentido distinto según que lo predicado sea una substancia, una cualidad, una cantidad, etc. 82. Esta forma puramente lógica de la teoría de las categorías es la que se encuentra, según Fritz, en los Tópicos I 9 y que alcanza su más extrema expresión formal en los Segundos Analíticos I 22 88.

A este primer origen de la teoría, específicamente lógico, se agregó un segundo origen, cuyo punto de partida Fritz encuentra, en consonancia con Gercke, en la distinción platónico-académica entre "entes en si" y "entes con respecto a otro". A diferencia de Gercke y de Merlan, Fritz no confunde el plano exclusivamente ontológico, esto es, referido específicamente al tipo de existencia, con el plano lógicolingüístico, esto es, con las diversas formas en que se dice algo. El punto de vista ontológico penetra, según Fritz, en la teoría de las categorías luego de que ésta estuviera plenamente elaborada desde el punto de vista lógico, con total independencia de la división académica de los entes y respondiendo a otros estímulos 34. El influjo de la división ontológica entre ónta kath'hautó y ónta prós ti proveniente de Xenócrates, sino del mismo Platón, se refleja en la división en la Metafísica entre la primera categoría, la ousía, y todas las demás como symbebekóta, como accidentes de ella 35. Esta distinción divide en dos y de manera asimétrica toda la tabla de las categorías, dando lugar a esa carencia de unidad y a esas vacilaciones puestas de manifiesto repetidamente por la tradición. Tanto una como otras se deben, según Fritz, a que "originalmente... la teoría destinada exclusivamente a distinguir los diversos modos de la predicación fue más tarde retrotraída a su base ontológica e hizo en parte lugar a ésta (la ontología)

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Urzpr. d. ar. Kat., pp. 451-454 con n. 2. El trabajo de Kapp era su lesis de Habilitation sobre "die Kategorienlehre in der Topik", que según mi información, no fue editado. Una expresión sucinta de sus puntos de vista se

encontrará en Ursprung d. Logik, pp. 46-52.

2º Farrz, Urspr. d. ar. Kat., pp. 455-58, 474-76.

3º Farrz, Urspr. d. ar. Kat., pp. 453, 478, Cp. Top. 103-20 ss; An. post., 83224 ss.

<sup>34</sup> FRITZ, Urspr. d. ar. Kat., pp. 482-83, 474-78, 490-92, 36 FRITZ, Uespr. d. ar. Kat., pp. 469-73, 476-78; Met. IV 4, 1007230-31.

dentro de ella, aunque también parcialmente" 86. En base a esta distinción. Fritz construye, siguiendo el espíritu de la época, una cronología relativa entre los distintos estados de la teoría de las categorías, que parte de la exposición de la misma en los Tópicos, pasa por su extrema formalización en los Segundos Analíticos, recibe la influencia del punto de vista ontológico en las Categorías y conduce, por fin, a los intentos de una teoría ontológica de las categorías en la Ética Eudemia y en la Metafísica 37. Como toda cronología, ofrece tantos problemas como aquellos que quiere resolver, pero tiene al menos la ventaja de rechazar el arbitrario criterio, desarrollado por F. Solmsen bajo la influencia directa de Jaeger, de considerar en las obras lógicas el punto de vista ontológico como signo de cercanía a Platón y el lógico como signo de lejanía 88.

§ 8. La exposición de Fritz, con su distinción entre el punto de partida lógico y el ontológico, constituye el marco de referencia adoptado por nosotros para la investigación del empleo y de la significación de las categoras en los Tópicos. Si bien coincidimos con Kapp y Fritz en que el origen de las categorías debe buscarse en el estudio de la multiplicidad de significaciones de un mismo término, disentimos tanto con ellos como con Bonitz y Maier con respecto a la conexión que éstos postulan entre a) la multiplicidad de significaciones de un término v b) la multiplicidad de significaciones del uso copulativo de "ser". A nuestro modo de ver, a) y b) pertenecen a dos niveles distintos, que con terminología moderna podríamos designar como a) semántico v b) sintáctico. Con ello queremos decir que el estudio de a) nuede hacerse, y efectivamente se hizo, independientemente de su aplicación directa a las significaciones (b) del "es" copulativo. El punto de partida de Bonitz, esto es, la interpretación del significado originario de kategoría como "expresión" independientemente de su lugar en la proposición, conduce, creemos, a un resultado más original con respecto a la utilización y a la significación implícita de las categorías en los Tópicos. Una vez establecida esta significación, sugeriremos una interpretación alternativa de las dificultades que tradicionalmente se le reprocharon a la teoría.

#### II

§ 9. En el capítulo 15 del primer libro de los Tópicos Aristóteles presenta el segundo "instrumento" destinado a lograr argumentos. Este

<sup>36</sup> FRITZ, Urspr. d. ar. Kat., p. 481.

TRITZ, UTSpr. d. ar. Kat., pp. 490-92.

FRITZ, UTSpr. d. ar. Kat., pp. 490-92.

FRITZ, UTSpr. d. ar. Kat., p. 492. F. Solmsen deserrolló esa tesis en su obra juvenil. Die Entwicklung der aristotelischen Logik um Rhetorik, y aparender in the schallen of pp. 700-000. temente la sigue manteniendo, aunque matizada, hasta la actualidad, cp. "Dialectic without the Forms", en: AoD, pp. 54-55,

consiste, de manera general, en la investigación de "cuántas maneras se dice algo", posachôs, pollachôs légetai 30. Su finalidad reside en analizar los términos aislados de la proposición propuesta antes de examinar la proposición misma. Su uso es, pues, preproposicional: se ubica en el examen de los "datos" que habrán de constituir la proposición. En el caso del segundo instrumento, la naturaleza del exarren a que se somete el dato, es semántica. El examen está destinado a informarnos si el dato propuesto es efectivamente único o si, bajo la apariencia de un mismo nombre, se encubre en realidad una multiplicidad de datos. El ámbito específico de investigación reservado a este instrumento es el de la significación de las palabras, prestándose principal atención a la multivocidad que afecta a innumerables términos del lenguaje ordinario y que, en consecuencia debe tenerse presente como un dato más. Una de las aplicaciones del segundo instrumento es la siguiente:

Top. I 15, 10743-12: "Observar también los géneros de las categorías que caen bajo el nombre, si son los mismos en todos los casos. Pues, si no son cien bajo el nombre, a son los mismos en todos los casos. rues, si no son los mismos, es evidente que el término en cuestión es un homónymon. Como por ejemplo, el bien designa en la comida lo que produce placer, en la medicina lo que produce salud, aplicado al alma, se refiere a la cualidad de ésta, como prudente, valiente o justa, y de la misma manera cuando se aplica al bombre. A veces, se refiere al tempo, como (en la proposición): lo ocurrido en el momento oportuno es bueno —se dice, en efecto, de lo comidad. ocurrido en el momento oportuno que es un bien-. Frecuentemente designa una cantidad, como cuando se aplica a lo medido. Se dice, en efecto, también de lo medido que es bueno. De modo que el bien es un homónymon".

La expresión "los géneros de las categorías" (tà géne tôn kategoriôn) ofrece ciertas dificultades para su interpretación. Una posibilidad es. como propuso Bonitz, entender el genitivo como apositivo, es decir, como si fuera una aposición en el mismo caso: "los géneros, esto es, las categorías" 40. Bonitz, empero, se negaba a dar en este pasaje a la palabra "kategoriai" su significado habitual; Maier, en cambio, sostenía que debía entendérsela en su significado técnico, que él explicaba como "afirmación de un contenido en una palabra", aunque en este caso no se ve bien cómo entiende toda la expresión. S. Mansion, por último, traduce por "genres de prédication" o "de prédicats", uniendo esta significación con la predicación en los juicios 41.

Si prestamos atención a la intención primaria de todo el pasaje, es evidente que la misma está orientada a distinguir distintos conceptos

SP Cp. Top. I 13, 105=21-33 para la división entre los distintos instrumentos. Para la significación del término "instrumento" y su diferenciación con los "lugares", veuse DE PATRA, Ta fonction du lieu et de l'instrument dans les Topiques", en: ADD, pp. 181-185; y Topiques d'Arist., pp. 127 ss. 40 Cp. BONITZ, Über d' Kot. p. 022. Para este uso del genitivo, Kühner Gerth, Cram. d. griech. Sprache, I p. 624, § 402 d. 41 Cp. BONITZ, Über d. Kat. p. 040 n.; Maier, Spül. d. Ar. II 2, p. 30.; S. Mansion, Notes s. la doctr. d. cot., p. 191.

incluidos en un mismo nombre, y que para distinguir estos diversos conceptos se hace una exégesis de sus connotaciones siguiendo, como criterio general, las siguientes directrices: i) acción ("productor de placer" "productor de salud"); ii) cualidad ("prudente", "justo"); iii) tiempo ("oportuno"); iv) cantidad ("medido"). Si "bueno" significa conjuntamente: "productor de placer", "productor de salud", "prudente", "justo", "oportuno", "medido", etc., es evidente que las distintas connotaciones del término deben ser previamente esclarecidas antes de considerar la verdad o falsedad de una proposición que afirme "x es bueno", a fin de poder establecer en ese caso qué connotación de "bueno" se tiene precisamente en vista en dicha afirmación y cuáles otras se excluven. Los homónyma son justamente estos términos ambiguos, que tienen múltiples significaciones, siendo, por ello mismo, los que más se prestan a conclusiones engañosas. Pero el único modo de distinguir significados es por medio de su identificación o diferenciación con otros significados según líneas muy generales que sirven justamente como criterios tanto para la identificación como para la diferenciación. Estas líneas semánticas muy generales, contenidas implícitamente en los significados de las palabras, que se explicitan tan pronto queremos individualizar a éstos por oposición a otros, son lo que Aristóteles llama aquí "kategoriai". Constituyen, por lo tanto, la trama (que no necesita ser completa, sino ajustada a cada caso) de estas diferencias semánticas más generales con ayuda de las cuales distinguimos aquellas notas que separan una connotación de otra, sin las cuales no habría, en última instancia, lenguaje.

Una posible exégesis de la expresión "los géneros de las categorias" en este pasaje sería, en consecuencia, la siguiente: "los géneros de las significaciones", en la que el término "género" está usado de un modo traslaticio, como "ámbito contenido por la unidad de alguna noción de las cosas" 12. El sentido último de toda la frase sería algo así como "los modos de la significación", que si bien es una paráfrasis, tiene la virtud de apuntar hacia el campo donde se establecen las diferencias categoriales que Aristóteles tiene en mente, esto es, el campo semántico.

§ 10. Este sentido de kategoría equivalente a "significación" aparece con claridad en un pasaje de las Refutaciones Sofisticus, en el que el término no se refiere directamente a las categorías clásicas ni tampoco tiene la acepción de "predicado".

Soph. el., 1 81, 18125-28: "con respecto a las demostraciones que conduce a repetir sucestivament lo mismo, es claro que no debe conocedra que las significaciones (éntegorias) en si, separadamente, de los términos relativos indiquen algo, como por ejemplo doble en lugar de 'el doble de la mitad', como es evidente'.

<sup>42</sup> Cp. Bontrz, Index arist., 152222.

#### LAS CATECORÍAS EN LOS TÓPICOS DE ARISTÓTELES

El pasaje se refiere al paralogismo que surge de sustituir un relativo por una expresión compuesta por el mismo relativo más el segundo término de la relación, y así sucesivamente, hasta que la expresión pierda sentido. Ejemplo: en la expresión "el doble de la mitad", "doble" es sustituido por su concepto completo, esto es, por "el doble de la mitad", con lo que se forma la expresión "el doble de la mitad de la mitad". La respuesta dada por Aristóteles es la de no admitir que la significación de "doble" sin el segundo término, esto es "la mitad", esté completa. Sólo la combinación de las significaciones del relativo con su correlato tiene un significado completo: "el doble de la mitad", o a la inversa "la mitad del doble". Como señala Bonitz, el término kategoríai no remite aquí ni al significado usual de las categorias ni al de "predicado" dentro de un juicio 48. S. Mansion incluye este pasaje, junto con Top. 1095 y 141a4, entre aquellos en que kategoría significa "predicación", "acto de dar un predicado", "atribución" 11. Sin embargo no se trata aquí de predicar el relativo de un sujeto, sino, en última instancia, de establecer la connotación del mismo como predicado, esto es, su "significación". Lo que Aristóteles afirma es que la significación del relativo es defectiva y requiere, por tanto, ser completada por su correlato para tener significado completo.

§ 11. Que el tipo de diferencia establecida por las categorías como criterios generales de significación está relacionado con la división que hoy estableceriamos entre significante y significado, aparece con cierta evidencia en el siguiente ejemplo de las Refutaciones Sofisticas.

Soph. el., I 4, 1689-10-19 "Los paralogismos que no respetan la forma en alicición (schiema és lézacol, tienen lugar cuando se interpreta lo que no es identico como si lo fuera, como por ejemplo masculno femenino o lo femenino masculino, o uno de los dos por el genero intercedio. O cuando se toma la cualidad por la cantidad cla cantidad per la cualidad, o la acción por la pasión o el estado por la cancidad per la cualidad, o la acción por la pasión o el estado genera deferente al mantiemo con respecto a las demás del modo que se dicielemo diferente parte la forma de la dicción como si fuera una acción. Como por ej. "cuanlesce" se dice por la forma de la dicción como si fuera una acción. Como por ej. "cuanlesce" se dice por la forma de la dicción una cualidad y un estado, el otro una acción. Y sin embargo, el primero significa una cualidad y un estado, el otro una acción.

El sentido del párrafo es claro. Aristóteles advierte frente a las sentianzas meramente morfológicas que ocultan diferencias de significación. El criterio general a seguir para obtener esas diferencias es la aplicación al sentido del esquema de las categorías, esquema a que aquí se bace referencia como una división (diafresis). Por medio de él se establece entre dos verbos, cuyas conjugaciones son similares, "convalescer" y "cortar", una diferencia profunda de significado, dado que el primero (intransitivo) expresa un estado y el segundo (transitivo) una acción.

<sup>48</sup> BONTTZ, Uber d. Kat., p. 619.

<sup>44</sup> S. Mansion, Notes s. la doctr. d. cat., p. 190.

Lo mismo ocurre en el siguiente pasaje, cuyo sentido se aclara al contraponerlo con el pasaje anterior, del que es en cierto modo una anticación.

Soph. el., I 22, 178º3-19: "Es también evidente cómo debe respondrus era los paralogismos que se originas en la multivocidad de los términos que itemes aganíficados direventes; ya que tenemos los modos de las significaciones (té géne 16s. Sategorión). En efecto: el uno, al ser preguntado, concede que no se trats de uno de los términos que significan la esencia (té asti), el otro, sin embargo, demuestra que se trata de un término que, si bien en acidado pertenece a la relación o a la cantidad, tiene la spariencia de significar una sesencia por causa de la dicción. Como por ejemplo en estra en realidad por porte de posible hacer y haber hecho lo mismo al mismo tiempo". No. ¿Pero es posible hacer y haber hecho lo mismo al mismo tiempo". No con respecto «°. ¿Y bien. «) aber visto lo mismo al mismo tiempo". No con respecto «°. ¿Y bien. «) aber visto lo mismo al mismo tiempo". No con respecto «°. ¿Y bien. «) as efficientes de la productiva de la contrata del la contrata de la contrata de

La primera parte se refiere a términos que tienen la apariencia de significar una essencia, pero significan en realidad una relación o una cantidad. Es el caso, por ejemplo, de "amo" que por la forma de la dicción (sustantivo) no se distingue de "homère". La pertenencia de los significantes a una misma clase no implica que sus significados también pertenezcan a la misma clase. Esto es lo que Aristóteles pretende poner en claro en la extensa segunda parte, utilizando para ello formas verbales que por su similitud resultan engañosas. La diferencia es entre "ver" y "hacer", que aunque semejantes por la forma, pertencen a dos modos de significación distintos: sensación o pasión el uno y acción el otro. En griego la diferencia se complica más aún por la identidad morfológica en los tiempos del presente entre la voz media (aisthnetat) y la voz pasiva (témnetat). El sentido de todo el párrafo es sin embargo claro.

§ 12. Lejos de tratarse aquí de las categorías del ser y de su relación con la predicación, como interpreta S. Mansion 48, los "géneros de las categorías" remiten claramente a los "modos de significación" de los términos materiales o significantes y establecen entre los significados de éstos diferencias semánticas sutiles por medio de un contraste permanente entre el significado del término y las lineas directrices, la trama en su conjunto de significaciones posibles. Es evidente que tales diferencias debieron de haber surgido, como los ejemplos citados lo

<sup>45</sup> S. Mansion, Notes s. Is doctr. d. cat., p. 194.

muestran, de una detallada observación y reflexión en torno a las distintas clases de términos que componen el lenguaje común. Por cierto, está detallada observación de los nombres está conectada con el programa platónico de substitución de los nombres (ónoma) por sus definiciones (lógot). Pero el paso previo a la obtención de una definición del sentido debía estar dado por la clarificación de este mismo sentido por medio de su clasificación, de acuerdo con diferencias y semejanzas, en determinadas clases 46. Es a este proceso, que corresponde al de la diairesis en la Academia, al que Aristóteles aporta un nuevo instrumento, el de los "modos de la significación". Por medio de él se revelaba rápidamente la multiplicidad de significaciones de un mismo término, o la diferencia de significados entre dos términos similares por su forma. A esta primera orientación con respecto a los significados posibles podía seguir luego un segundo paso más positivo. cual era el de encontrar las notas implícitas en la significación de un término dado, paso que conducía luego al establecimiento de su definición.

§ 13. El libro IV de los Tópicos está destinado a estudiar los lugares (tópoi) del género. Tanto éste como lo propio son los elementos de la definición. Establecer, por lo tanto, que tal término es o no es el género de tal otro constituye un paso indispensable para determinar su significado. Los lugares de que se vale el dialéctico sitven, en principio, tanto para establecer como para negar que tal término sea el género de tal otro. Como señala, sin embargo, Aristóteles, es mucho más fácil tanto para el género como para lo propio y la definición refutar el género propuesto que probar que es el correcto 4º. De allí el carácter refutativo de la mayoria de los tópot.

Tôp. IV 1, 120606-12149. "Ver si el género y la especie están en la misma división (dafarets), o si, en cambio, uno es una substancia y el otro una cualidad, o uno una relación y el otro una cualidad. Como por ejemplo, la nieve y el cime son sustancias, lo blanco no es una substancia sino una cualidad, de modo que no esrá lo blanco el género de la nieve ni del cisne. Otro ejemplo: la ciencia pertenece a los relativos, el bien y lo bello a la cualidad, de modo que ni el bien ni lo bello serán géneros de la ciencia. En efecto, los géneros de las relaciones son necesariamente también ellos mismos relaciones, como en el caso de lo doble. Lo múltiple, siendo el género de la odoble, os también del un relativo. De uma manera general, en necesario que el género este bajo la misma división que la especie. En afecto, si la especia es uma substancia, también al género, y si es uma cualidad, también al desta de la doble. De la misma maniera con respecto e la consultadad, también lo será el color. De la misma maniera con respecto a las otras cosas!"

Se trata, en primer lugar, de una condición básica que deben cumplir tanto el género como la especie para ser considerados uno del

47 Cp. Top. VII 5, 154b13.

<sup>46</sup> OKHLER, D. Lehre v. noet. u dian. Denk., pp. 59-62.

otro. Esta condición, cuyo no cumplimiento es suficiente para rechazar el género, es la pertenencia de ambos a la misma división. Como ejemplos se dan luego términos que son una substancia, una cualidad, una relación, etc. Se trata, sin duda, de las categorías. ¿Qué significa entonces "división" (diairests)? ¿División de qué? Existen dos respuestas posibles: a) "división" ocupa el lugar habitualmente reservado al término kategoría. Así lo entienden Bonitz y el último traductor de los Tópicos, Brunschwig 48. b) "división" se refiere a la división del género en sus especies, esto es, al procedimiento de diairesis de una idea, descubierto y puesto en práctica por Platán y adoptado, en cierta medida por Aristóteles. En el primer caso (a), falta el segundo término de la división. Bonitz suple "del ser", pero esto no es de ninguna manera convincente. Más verosímil resulta construir, por analogía con tà géne ton kategoriôn, diaíresis tôn kategoriôn: "la división de las categorías", que deberíamos entender, al igual que con los géneros, como "división de las significaciones". En el segundo caso (b), no es necesario suplir el segundo término, pues se entiende que es la división de un género superior: ¿Cuál sería en este caso la relación entre las categorías y la división? La respuesta no es difícil: las categorías ofrecen la prueba inmediata de si una especie y un género determinados pertenecen o no a la división de un mismo género superior. Aun sin saber cuál es el género superior, basta con ver si ambos tienen el mismo tipo de significación. Si no lo tuvieran, ambos pertenecen a géneros distintos.

Personalmente creo que hay más razones, entre ellas la mención de las categorías en el pasaje, en favor de (a) que de (b). Diairesis estaría usada aquí no en el sentido técnico de la Academia, como partición de un género en sus especies, sino en un sentido más general, como cuando: Aristóteles se refiere, por ejemplo, a la "división de los silogismos" o "de la dicción" "4. La división de las significaciones seria el instrumento rápido y adecuado de análisis para probar la pertenencia de una especie a un género. Si ambos no tienen el mismo tipo de significación, el género dado no es el de la especie en cuestión.

El pasaje ofrece algo más. Aparece aquí con bastante claridad la transición del significado original de kategoría como "significación" al de "predicado". Esta transición resulta de un movimiento inverso que es conveniente analizar. ¿Cuál es, en efecto, la razón para que la "división de las significaciones" sean la prueba de que una especie perteneza o no a un género? Observemos que, si kategoría se tomara aquí como el género más extenso, habría en cada caso que probar primero tanto la pertenencia de la especie como la del género a ese otro género más universal. El esquema de división de las significaciones obvia este paso, ya que no se/trata de un género sino de un modo de significación.

<sup>48</sup> BONTTZ, Uber d. Kat., p. 613; BRUNGCIPUTG, Topiques I, p. 81 n. 3.
49 Cp. Rhet. III 9, 1409-15; Soph. el. I 33, 183-8 ss; BONTTZ, Index, 1800-23 ss. Es probable que el significado original en que lo usara Platón baya sido éste más lato, cp. Cerranyas, Ar.'s Critic. Pl. a. Ac., pp. 48-47 y Prot. 358-97; "la división de los nombres de Pródico".

que está implícito en el significado del término mismo, es inmediatamente inteligible por contraposición con todos los otros y excluye automáticamente todos los demás. Ahora bien, el análisis del término que explicita su significación establece una identidad parcial del término en cuestión con otros términos así como una diferencia del mismo con respecto a ellos. Esta identidad implícita en la significación del término en cuestión, contenida como nota en él, es explicitada analíticamente al desglosar del término en cuestión otro término más extenso, con el que, como dijimos, parcialmente se identifica. Se origina así una predicación en sentido estricto, esto es, la atribución del término más general al más particular. La garantía, empero, de que la proposición así surgida sea válida, está en el hecho de que el significado del término más general está ya implícito, aunque en cierto modo velado, en el término más particular. De ahí que ambos deban necesariamente tener el mismo modo de significación, la misma categoría. Si, en efecto, observamos este juego de las significaciones desde el punto de vista estrictamente extensional, tendremos una estructura sintáctica paralela que se reduce a la inclusión de un término de clase en otro: todo S. es P. Si lo observamos desde el punto de vista intensional, sin embargo, se trata simplemente de hacer explícito lo que ya estaba implícito en la significación del término menor. Las categorías son, en este caso, algo así como criterios de significación a priori que permiten distinguir si en efecto se trata de un mismo significado en otro o no. Tal es el sentido, por ejemplo, del tópico de "lo mismo o lo otro" y de su conexión con las categorías.

Top. VII 1, 152a38-39: "Ver también si ambos términos están en el mismo modo de significación, y uno no significa la cualidad, el otro, en cambio, la cantidad o la relación" <sup>50</sup>.

Si ambos tienen el mismo modo de significación, pueden ser lo mismo. El caso contrario está, en cambio, excluido.

§ 14. Tanto el análisis de la multivocidad de determinados términos como la distinción entre "nombre" (ónoma) y "significado" (lógos) colocan a las categorías en ese campo específico de las investigaciones lógicas (o semánticas), iniciadas por Platón, que estaban dirigidas a establecer una única definición para cada término 61. Ya hemos indicado de qué manera las categorías, en tanto modos de la significación, ofrecían garantías de que la identificación entre el significado de la especie y el del género podía ser cierta y cómo este análisis semántico

<sup>5</sup>º Para los lugares de "lo mismo y lo otro" y su conexión con la unidad en el género, en la especie, etc. véase Top. I 7, 103-8-39 y en general, Cuara-Cual, Quall. u. loglach. Untera., II cap. 1, "Die Gegen überstellung von Eins-Vielheit", con la bibliografia alli citada.

¹¹ Véase sobre este punto Hamanuca, Log. Regein, pp. 22-29; De Strivcie, "Concepta-clés et terminologie d. les Topiques", en: AoD, pp. 143-44.

podía concebirse como una predicación que incluía la especie en el género 52. Ahora bien, en toda definición es necesario, además del género, la diferencia que crea la especie (diaphorá) y que distingue a ésta de todas las demás. Sólo la combinación de géneros y diferencia, que es idéntica al nombre de la especie, explicita su lógos en una fórmula que debe ser necesariamente más clara que el nombre mismo 58. Se trata de la esencia del término, del "que es" (tí esti) o, como también lo suele llamar, de ho katà toúnoma lógos (Top. I 15, 107220), "del lógos del nombre". Es justamente esta fórmula la que confiere inteligibilidad al término, al establecer sus conexiones y diferencia deptro del universo de significados. Establecer esta fórmula es, en última insesto es, de la dialéctica probatoria 54. La exposición, en efecto, de los lutancia, la finalidad de los lugares y de los instrumentos (tópoi y órgano), gares del género (libro IV), de lo propio (libro V) y de la definición (libros VI-VII), muestra qué grado de sutileza debe alcanzarse tanto para someter a prueba una definición propuesta como para formular uno mismo su propia definición. El tejido formado por los lugares y los instrumentos permite, en efecto, que ningún matiz del significado escape al examen de cada combinación. Cuál es el papel de las categorías en tanto el instrumento más apropiado para poner al descubierto la multivocidad de significaciones de un término, ha sido va señalado. También hemos mostrado de qué manera los "modos de la significación" ofrecen la garantía de que el género propuesto pueda ser efectivamente

que de magnam ampares se extrayer, anno que comanciario note i demps, est estado place d. la log. d. la pera crist., pp. 286-295.

Se Para la definición en los Tópicos, véase en general Ds PATES, Topiques, pp. 207-221. Sobre la finalidad cognoscitiva de la definición, cp. Top. VI 1, 139-12-15: "Hay dos formas de definir inapropiadamente: una de ellas es utilizar un lenguaje oscumo a la comprensión; es necessario, en efecto, que la definición utilico la forma más clara posible de intelección, puesto que se da la definición con el la forma más clara posible de intelección, puesto que se da la definición con el

objeto de conocer".

<sup>54</sup> Sobre el carácter que Aristóteles confiere a la dialéctica, cp. WEIL, La place d. la log. d. la pens. arist., pp. 302-304; WILFERT, Arist. u. d. Dialektik, pp. 252-255.

el de la especie; dicho de otra manera, los "modos de la significación" constituyen una conditio sine qua non, necesaria pero no suficiente, que toda definición debe cumplir.

§ 15. Estamos ahora en condiciones de entender en sus justos términos la exposición de las categorías que Aristóteles hace en el capitulo 9 del libro primero.

Top. I 9, 103\*20-39: "Luego de éstos, es necesario definir los géneros de las categorías en los cuales se dan los cuatro (predicables) indicados. Estos son en número de diez: qué, es, cuánto, cuál, en relación a que donde, cuándo, posición, estado, acción, pasion. En efecto (los predicables, donde, cuándo, posición, estado, acción, pasion. En efecto (los predicables, a saber:) el accidente, el género, lo propio y la definición estarán siempre en una de estas categorias, pues todas las premisas formadas por medio de ellos significan o qué, es o cuál o cuántro o alguna de las otras categorias. Es evidente, a partir de las protasis, que lo que significa el qué, es; unas veces significa una substancia, otras una cualidad, otras alguna de las otras categorias. En efecto, cuando estando expuesto un hombre, alguien dioc que lo expuesto es un hombre o un animal, dice qué, es y significa autorias manera cuando, estando expuesta una magnitad de un codo, alguien misma manera cuando, estando expuesta una magnitad de un codo, alguien ficará cantidad. Similarmente en los otros casos, pues adad uno de settos de simismo o el género de éste, significan qué, es. En cambio, cuando (no expresa su propio sentido o el género sino que) se refeire a un término diferente, no significa el qué, es, sino que (cuando el primer término significa una substancia, el otro) significaria cantidad o cualidad o alguna de las otras categorias.

Los predicables (praedicabilia) son aquellos que Aristóteles ha definido en el capítulo 5 del mismo libro. Se trata de una teoría de la predicación que combina las posibles relaciones formales entre dos términos (salvo la exclusión, que no se toma en cuenta) con las posibles relaciones de contenido (o semánticas) entre ellos. Desde el punto de vista formal, puede haber (a) cobertura total entre las extensiones de dos términos, o (b) cobertura parcial entre los mismos. (a) es el caso de la definición y lo propio; (b) es el caso del género y del accidente. Desde el punto de vista semántico, puede ocurrir que un término (m) signifique total o parcialmente la esencia del otro, o que un término (n) no signifique de ninguna de estas dos maneras la esencia del otro. El caso (m) corresponde a la definición y al género; el caso (n) a lo propio y al accidente. Combinados ambos puntos de vista, (a)(m) corresponden a la definición; (b)(m) corresponden al género; (a) (n) corresponden a lo propio y (b) (n) corresponden, por último, al accidente. Los casos (a)(m); (b)(m); (a)(n); (b)(n) agotan todas las combinaciones positivas posibles entre dos términos dados. Esta es, sin lugar a dudas, la teoría de la predicación, es decir, la de las relaciones posibles entre S y P, que Aristóteles desarrolla en función de las premisas tópicas. La expuesta en el capítulo 9 no puede ser, por tanto, una segunda teoría de la predicación, como algunos autores parecen implicitamente sostener 55.

La conexión más plausible entre los predicables por un lado y las categorías por el otro debe de hallarse en un terreno intermedio entre ambos puntos de vista, en el cual ambos puedan superponerse sin desmedro de las características de cada uno. Siendo el terreno propio de los predicables el de la relación predicativo-extensional entre dos términos, queda como campo sin ocupar el del contenido semántico de los términos que entran en esa relación, contenido que a su vez determina uno de los criterios de la relación entre los predicables: si P expresa o no la esencia de S. Es en este campo donde debe colocarse. indudablemente, la exposición de las categorías. El mismo modo de presentarlas lo indica claramente: se trata de la pregunta "¿qué es?", que, como ha señalado Ackrill, está dirigida a clasificar expresionessujeto, esto es, capaces de llenar el vacío señalado por puntos en la siguiente formula "¿qué es...?" 56. El supuesto tácito de la misma es que tal pregunta determina un conjunto delimitado de respuestas posibles. Ahora bien, la pregunta "¿qué es?" es utilizada normalmente por Aristóteles para introducir ítems en la primera categoría, la de la substancia. Así ocurre también aquí al principio. Se supone que las respuestas a dicha pregunta son: "un hombre", "una piedra", "un árbol" y no, por ejemplo, "rojo". Pero ocurre que, a diferencia de los otros interrogativos, "como es?", "cuan grande es?", "donde está?", etc., la pregunta "qué es?" puede admitir como respuesta "un color", "una magnitud", etc. En otras palabras, el campo de respuestas posibles de la pregunta "¿qué es?" tiene una amplitud mayor que el de los otros interrogativos. Por ello hemos utilizado la fórmula "¿qué, es?" para la pregunta que colige respuestas en la primera categoría, y '¿qué2 es?" para la pregunta formulada en las otras categorías. Esta segunda pregunta tiene, en cierto modo, un ámbito más restringido de respuestas, ya que las únicas posibles son aquellas que expresan de modo univoco, pero más inteligible, lo mismo que el término en cuestión; en otras palabras, aquellas que revelan su significado, su lógos, la fórmula de su definición (hóros) o el género (génos) de ella. De ninguna otra manera puede interpretarse, en efecto, la conclusión general extraída por Aristóteles de todo el párrafo: "Similarmente en los otros casos, pues cada uno de estos términos, si expresa el sentido de sí mismo o el género de éste, significa qué2 es". Pero las diferencias

56 Cp. ACERILI, Cat. a. De Int., pp. 79-81. El punto de partida de Ackrilles el agudo ensayo de G. RYLE, "Categories", en: Log. a. Lang., pp. 89 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Cp. S. Mansion, Notes s. la doctv. d. cat., pp. 188-200; C. Stouts, Lang. a. Ontol. in Art's Cet., p. 270 n. 25 cita el pasaje en apoyo de su interpretación de la teoría expuesta ep. el libro de las Cetegorías, según la cual los items en las categorías distintas de la substancia serán muy probablemente predicados como "parónimos" de ésta. Aunque es difícil saber cómo interpreta realmente el pasaje, la cita sugiere que lo entiende como una exposición de las categorías como predicados relativos a la substancia primera, esto es, en el fondo como una teoría de la predicación.

## LAS CATEGORÍAS EN LOS TÓPICOS DE ARISTÓTELES

últimas entre los significados posibles están dadas por el modo de significación de los términos en cuestión, S y P, el cual sólo puede ser determinado a partir de los interrogativos generales a que responden: cuál (= cómo), cuánto, dónde, cuándo, etc. Estos, como hemos dicho, forman la trama, por conjunción y oposición entre ellos que permite distinguir tanto los distintos significados posibles de un mismo término como el parentesco entre los modos de significación de dos términos cualesquiera dados. Para que un término sea una respuesta plausible a la pregunta "¿qué2 es?" con respecto al otro, ambos deben tener, como condición básica, el mismo modo de significación, la misma categoría.

La exposición de las categorías en el libro I de los Tópicos tiene, por lo tanto, una estrecha conexión con la teoría de la predicación, la de los predicables, pero no es ella misma ni una teoría de la predicación ni una teoría de los predicación si una teoría de los predicación si una teoría de los predicación se una teoría de los predicación se un instrumento de identificación y diferenciación se enántica entre los diversos términos que pueden estar en una relación de predicación y constituye el criterio básico, necesario pero no suficiente, para decidir si un término puede ser la explicitación del significado del otro, parte de su definición, o decididamente no.

### Ш

§ 16. Nuestra interpretación de las categorías como un instrumento similar al de los opuestos —que constituye el otro gran complejo teórico de relaciones "a priori" entre término—, orientado especialmente a deslindar la multiplicidad de significados de un mismo nombre, implica que las categorías están estrechamente relacionadas con ese conjunto de investigaciones semánticas en torno a los homónyma que Aristóteles da como supuestas en los Top. I 15. Ahora bien, como hemos señalado más arriba, el estudio de los nombres (onómata) y de su división semántica constituyó, según testimonio de Simplicio, una de las contribuciones de Speusippo a la Academia s<sup>51</sup>. Desde Hambruch con adelante se planteó el problema de la relación entre la teoría aristotélica de los homónyma. Hambruch sostuvo que la diferencia entre la concepción speusippeana de los homónyma y la aristotélica consistica constituíca consti

5º Fr. 32a, Lano = Simpli, In Arit. Cat., 38.11 KALEPLEISCH. Simplicio se apoya, a su vez, em Boethus. Deade HALGERUSCH. E. Regelan, p. 28 y Lano, Speus. Frag., pp. 24-25, hasta Antron, Arist. Homonyma, p. 31 n. 1, los estudiosos han entendido el "dice" (phast) con que se introduce la cita como una remisión a Speusippo y no a Boethus. Simplicio habria tomado simplemente de Boethus entracto que éste había realizado de la obra de Speusippo, lo cual constituye el procedimiento doxográfico normal. Revulta, en consecuencia, inadmisible la interpretación propuesta por BARNER, Homon. in Arist. a. Speus, p. 68, de tomar como nujeto del "dice" a Boethus, con lo que la división de los nombres contenida en el fragmento dejaría de ser propia de Speusippo para transformarse en una simple paráfrasis de un comentarista posterior.

en lo siguiente: mientras que para Speusippo (a) un homónymon es un único mombre (ónoma) que tiene distintas significaciones, para Aristóteles (b) homónyma son distintas cosas que tienes un mismo nombre y distinta definición de la esencia 44. Hambruch tomó la definición aristotélica de los homónyma del comienzo del libro de las Categorías (141-2), debió, empero, admitir que en Tóp. I 15 Aristóteles utilizaba tanto homónymon como synónymon en un sentido decididamente "speusippeano", esto es, como "un mismo nombre con distintos significados" y "un mismo nombre con el mismo significado".

A partir de esta distinción, los estudiosos posteriores se dividieron en dos grupos: por un lado Lang, Cherniss y Anton admiten la diferencia estatuida por Hambruch y explican el uso speusippeano de homónymon en Tóp. I 15 como una influencia directa de Speusippo o como una referencia indirecta á el "s; por el otro, Merlan, Owen y recientemente —aunque desde un punto de vista sui generis dificilimente compartible— Barnes, rechazan sino de plano al menos como afirmación absoluta la distinción entre un sentido "speusippeano" y un sentido "aristotélico" de los homónyma 60.

§ 17. Nos resulta imposible penetrar aquí en todos los detalles de esta discusión, de modo que nos limitaremos a exponer sucintamente nuestro punto de vista sobre la cuestión: i) pace Merlan, el fr. 32a L. de Speusippo nos transmite una división completa de los nombres, que debió de ser, muy posiblemente, la original, de donde Aristóteles tomó, simplificándola, la suya; ii) pace Merlan y Owen, no puede ver, al menos en lo que se refiere al uso de homónumon y sunónumon en los Tópicos y en las Refut. Sofíst., ninguna diferencia entre el sentido supuestamente dado por Speusippo al término y el sentido que le da Aristóteles. Esta completa coincidencia no puede de ninguna manera explicarse por una pasajera influencia de Speusippo sobre Aristóteles por el tiempo en que éste escribía los Tópicos, influencia que luego se habría desvanecido en otros escritos. Se trata, a mi modo de ver, de la adopción consciente de una teoría cuyo origen debió de estar en estrecha relación con los problemas surgidos en torno de la teoría de las ideas, respecto de la cual Speusippo y Aristóteles compartían un mismo punto de vista, a saber: que debía ser abandonada e1; iii) en especial en Tóp. I 15, pero en general en todo el tratado (cp., por ej., Top. VI 10, 148°23-148°23; Soph. el. I 4, 165°25-166°1), homónyma y synónyma constituyen clasificaciones de términos (onómata en sentido amplio, incluyendo también verbos) y no de cosas, sea lo que fuere lo que "cosas"

<sup>88</sup> HAMBRUCH, Log. Regeln, p. 28 n. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Cp. Lanc, Speus. Frag. p. 25; Cheennes, Ar.'s Critic. Pl. a. Ac., pp. 57-58 n. 47; Anton, Arist. Homonyma, p. 317 n. 5 y pp. 319-20.

<sup>60</sup> Cp. Merlan, Beiträge I, pp. 47-51; Owen, Arist. o. Snares of Ontol., pp. 73-74 con n. 1; Barnes, Homon. in Arist. a. Spetis., pp. 72 ss.

quiere aquí decir es. Esto está ya implícito en la frase impersonal utilizada por Aristóteles para referirse en general a la multivocidad, "X se dice de muchas maneras" (pollachôs légetai), donde "X" no puede ser sino un término, una palabra. Por lo demás, la definición dada por Aristóteles no deja ninguna duda: "homónymon" son aquellos términos "cuyo lógos correspondiente al nombre es distinto" (Top. 107°20). La homonymía se sitúa claramente en la relación entre los nombres (onómata) y sus significados (lógoi), que se explicitan en la formula de su definición

Se podrá argumentar que esta definición de los homónyma difiere, entonces, con la de Cat. 1ª1-5, cuya finalidad sería la de establecer la homonymia con respecto a los "entes" y no a los nombres. Dejando de lado cómo debe interpretarse este trajinado pasaje, señalemos que, a diferencia de Antou, encontramos una clara disparidad de intención entre el pasaje de Top. 107ª20 y el de Cat. 1ª1-2, disparidad que el mismo Anton ha contribuido a hacer notar. En efecto, al insistir en el valor fundamental que tiene la expresión lógos tés ousías para la comprensión de la definición en Cat. 1, expresión que falta en Top. I 15, Anton puso de manifiesto que dicha expresión restringe el ámbito de la aplicación de la homonymía a las substancias y más específicamente a las substancias segundas «El problema se sitúa así en un marco más amplio, cual es el de la relación en general de las categorías, tal como éstas aparecen en los Tópicos, con sus aplicaciones en los otros escritos.

§ 18. A nuestro modo de ver es en torno de este último punto que se centran las otras dos cuestiones, que junto a la del origen, constituian la fuente de discrepancia entre los distintos intérpretes: la de la unidad y el carácter distintivo de la teoría. El resultado obtenido con respecto al uso y la significación de las categorías en los Tópicos permite sugerir una solución a esas dos cuestiones pendientes. Nuestro punto de partida fue la distinción, establecida por Fritz, entre dos puntos de vista distintos en la teoría de las categorías, cada uno de los cuales señalaba hacia un origen distinto. El primero y más específico de ambos estaba unido a la solución de las conclusiones engañosas y de los equívocos sofísticos (cp. más arriba § 8). A diferencia de Fritz, hemos establecido que este punto de partida no está restringido al estudio de las múltiples significaciones del "es" copulativo, sino que está en relación con la distinción entre los diferentes significados de cualquier término en general, esto es, que está limitado al campo estrictamente semático. Las "categorías", los "géneros de las categorías" etc., significan en primer lugar los "modos de significación" de los distintos términos o de los distintos sentidos de un mismo término. Constituyen, por tanto, un instrumento fundamental para operar en ese campo tan es-

68 Cp. Anton, Arist. Homonyma, pp. 324-26.

<sup>62</sup> Contra Barnes, Homon. in Arist. a. Speus., pp. 77 ss.

#### OSVALDO N. GUARIGIJA

pecial cual es aquél en el que se sitúa los nombres y sus significados implícitos, que se explicitan en la fórmula de su definición. Las categorías, por tanto, no están ni primaria ni básicamente unidas a la predicación, entendida ésta como la relación extensional entre S y P, sino de modo derivado y, por así decir, traslaticio. La relación semántica entre definiens y definiendum consiste en la explicitación del las "notas" contenidas en la connotación del segundo término; esta explicitación, observada desde el ángulo formal-extensional, toma la forma de una conversión entre S y P. Estas relaciones extensionales son justamente las que cubre la teoría aristotélica de los praedicabilia, cuya diferencia con la de las categorías está a nuestro extender, claramente señalada.

Siendo, por tanto, las categorías un instrumento de investigación semántica, su aplicación es, en cierto modo, universal: se puede aplicar, y de hecho Aristóteles lo aplica, a cualquier término. No es de extrañar, por tanto, que Aristóteles lo utilice justamente en aquellos problemas, heredados de la tradición (en especial de la académica), que habían probado ser los más difíciles y evasivos: el del ser, el del bien el de los universales, el del movimiento, etc. Cada una de estas aplicaciones teñirá a las categorías con su propio color: el ontológico (Categorías, Metafísica V 7, VII 1, etc.); el ético (Ética Eudemia I 8, Etica Nicomaguea I 4, etc.); el lógico (Primeros Analíticos I 27, Segundos Analíticos I 22, etc.); el físico-fenomenológico (Física III 1, Metafísica XI 9, etc.). De ahí surgen tanto la apariencia de universalidad absoluta de la "teoría de las categorías" cuanto su particular carencia de unidad y de principio. Ni uno ni otra podían surgir de sus aplicaciones a los distintos ámbitos, dado que su unidad era solamente funcional, como instrumento, y su principio, un principio de división, no de unión 64.

### BIBLIOGRAFÍA

#### 1. Textos.

ARISTOTELIS, Topica et Sophistici elenchi, rec. W. D. Ross, Oxford 1958.

Aristotte, Topiques I: liores I-IV, texte établi et traduit p. J. Brunschwig, Paris 1967.

ARISTOTELIS, Categoriae et liber De Interpretatione, rec. L. Minio-Paluello, Oxford 1949,

Aristotle, Prior and Posterior Analytics, revised text with intr. a. comm. by W. D. Ross, Oxford 1949, 21957.

Aristotile, Metaphysics, rev. text with intr. and comm. by W. D. Ross, 2 vol. Oxford 1929, 41956.

Divisiones quae vulgo dicuntur Aristoteleae, praefatus edidit H. Mutschmann, Leipzig 1906.

<sup>64</sup> Cp. sobre el carácter funcional de los principios en Aristóteles, W. Williamb, Die aristotelische Physik. Göttingen<sup>2</sup> 1970, pp. 202 ss.

## LAS CATEGORÍAS EN LOS TÓPICOS DE ARISTÓTELES

- 2. Articulos u libros
- J. L. ACERILL, Aristotle's Categories and De Interpretatione, transl. with notes by. Oxford 1983.
- I. P. ANTON, "The Aristotelian Doctrine of Homonyma in the Categories and its Platonic Antecedents", Jour. Hist. Philos. 6 (1968) 315-26.
- J. P. ANTON, "Ancient Interpretations of Aristotle's Doctrine of Homonyma", Jour. Hist. Philos. 7 (1969) 1-18.
- P. Aurenque, Le problème de l'être chez Aristote, Paris 21966 Ier, partie: "La science recherchées", pp. 71-250.
- I. BARNES, "Homonymy in Aristotle and Speusippus", Class. Quat. 21 (1971) 65-80.
- K. BANTHLEIN, "Zur Entstehung der aristotelischen Substanz-Akzidens-Lehre. Arch. Gesch. Philos. 50 (1968) 196-253.
- I. M. BOCHENSKI, Ancient Formal Logic, Amsterdam 11968.
- H. Bonttz "Über die Kategorien des Aristoteles", Sitzungsberichte der Katserlichen Akademie der Wissenschaften, Phil.-nist. Klasse, 10 (1853) 591-645; reprod. fotomec. Darmstadt 1967.
- H. BONTZ. Aristotelis Metaphysica, II Commentarius, Bonn 1849; reprod. fotomec. Hildesheim 1960.
- H. BONTIZ, Index Aristotelicus, Berlín 1870; reprod. fotomec. Graz 1955.
- W. Bröcker, Artstoteles, Frankfurt M. 31964; pp. 238-250.
- F. Brentano, Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles, Freiburg Br. 1862; reprod. fotom. Darmstadt 1960.
- H CRERNISS, Aristotle's Criticism of Plato and the Academu. Baltimore 1948.
- H. CHERNISS, Die ältere Akademie. Ein historisches Rätsel und seine Lösung, (tr. alem. de The Riddle of the Early Academy) Heidelberg 1988.
- W. A. DE PATER, Les Topiques d'Aristote et la dialectique platonicienne. Fribourg (Suiss.) 1965.
- K. v. FRITZ, "Der Ursprung der aristotelischen Kalegorienlehre", Arch. Gesch. Philos. 40 (1931) 449-496. K. v. Farrz, Philosophie und sprachlicher Ausdruck bei Demokrit, Plato und Aris-
- toteles, Darmstradt 21966. A. GERCEE, "Ursprung der aristotelischen Kategorieen", Arch. Gesch. Philos., 4
- (1891) 424-441. O. N. GUARIGLIA, Quellenkritische und logische Untersuchungen zur Gegensatzlenre des Aristoteles, Diss. Hildesheim 1977. 2. Teid. "Die logische Auffassung
- der Gegensätze" O. N. Guariglia. "El concepto del bien en Aristóteles". Rev. Latinoam. Pilos., 1 (1975) 152-163.
- E. HAMBRUCH, Logische Regeln der Platonischen Shule in der Aristotelische Topik, Berlin 1904.
- R. Heinze, Xenokrates, Leipzig 1892; repr. fotom. Hildesheim 1965.
- E. KAPP, Der Ursprung der Logik bei den Griechen (tr. alem. de Greek Foundations of Traditional Logic), Göttingen 1965.
- W. v M. KNEALE, The Development of Logic, Oxford 1962.
- P. LANG, De Speusippi Academici scriptis accedunt fragmenta, Diss. Bonn 1911.
- J. M. LE BLOND, Logique et méthode chez Aristote, Paris 21970, espec. p. 56. H. MATER, Die Syllogistik des Aristoteles: II 2, "Die Entstenung der aristotelischen
- Logik", Tübingen 1900; repr. fotom. Hildesheim 1970. S. MANSION. "Notes sur la doctrine des catégories dans les Topiques", en Aristotle

#### OSVALDO N. CUARICLIA

- on Dialectic: the Topics. Proceed. of the 3d. Symp. Arist. ed. by G. E. L. Owen. Oxford 1968. (En adelante, AoD).
- M. E. Moravogar, "Aristotle's Theory of Categories", en: Aristotle: a Collection of Critical Essays, ed. by J. M. Moravosik, London-Melbourne 1968, pp. 125-145.
- K. OEHLER, Die Lehre vom noeiischen und dianoetischen Denken bei Platon und Aristoteles, München 1962, pp. 137-147 y 173 ss.
- C. E. L. Owen, "Aristotle on the Snares of Ontology", en: New Essays on Plate and Aristotle, ed. by R. Bambrough, London 1965, pp. 69-95.
  1. Output: The Double of Paint in the Asistotles "Metaphysics", Toronto 21963.
- J. Owens, The Doctrine of Being in the Aristotelian "Metaphysics", Toronto 21963: "The Aristotelian Equivocals", pp. 107-135.
- W. D. Ross, Aristotle, London 51968, pp. 20-61.
- G. RYLE, "Categories", en: Logic and Language, 2d. series, ed. by A. Flew, Oxford 1955, pp. 65-81.
- F. Somsen, Die Entwicklung der aristotelischen Logik und Rhetorik, Berlin 1929. F. Solmsen, "Dialectic without the Forms", en: AoD, pp. 49-68.
  - J. STENZEL, "Zur Theorie des Logos bei Aristoteles", en: Kleine Schriften zur griechischen Philosophie, Darmstadt 1966, pp. 186-219.
- Ch. Stouch, "Language and Ontology in Aristotle's Categories", Jour. Hist. Philos., 10 (1972) 261-272.
- E. DE STRYCKER, "Concepts-clés et terminologie dans les livres II à VII des Tropiques", en: AoD, pp. 141-163.
- A. TRENDELENBURC, De Aristotelis Categoriis, Berlin 1833.
- A. TRENDELENBURG, Elementa Logices Aristoteleas, Berlin 1836.
- E. TUGENDHAT, Ti kata tinos: eine Untersuchung zu Stuktur und Ursprung aristotellscher Grundbegriffe. Freiburg-München 1958.
- E. Wen, "La place de la logique dans la pensée aristotélicienne", Rev. Metaph. Moral. 56 (1951) 283-315.
- P. WILPERT, "Aristoteles und die Dialektik", Kant-St. 48 (1956/57) 247-53.
- E. ZELLER, Die Philosoprite der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, reprod. fotomecán. de la 5a ed., Hildesheim 1963, II.2, pp. 258-273.

## LO INFINITO EN ARISTOTELES

Pon Gerold Stahl

### 1) Introducción

L presente artículo señalará las ideas fundamentales de Aristóteles (384-322) sobre lo infinito y tratará de apreciarlas desde el punto de vista de la matemática moderna.

Casi todas las obras de Aristóteles fueron concebidas como notas o apuntes de cursos, lo que les da clerto carácter no definitivo. Además, cada autor tiene su desarrollo y modifica sus ideas. Aparte de esto, los primeros manuscritos de los temas que nos interesan aquí datan del siglo x d.C., o sea hay más de mil años entre la escritura del original y la de las copias de que se dispone actualmente, con todos los cambios, agregados y eliminaciones correspondientes; una idea de las modificaciones se obtiene al comparar los diversos manuscritos actualmente entretentes.

Todo esto explica ciertas inconsistencias (que no se analizarán en esta breve visión) y reduce un poco las pretensiones de conocer al "auténtico" Artistéries.

Respecto a la teoría matemática moderna de lo infinito habrá que señalar que ella admite (en cierto sentido) la distinción aristotélica entre infinito potencial e infinito actual. Teniendo un número natural como 0, 1, 2, etc. siempre se puede obtener otro sin fin, basta sumar 1. Etta situación corresponde a lo infinito potencial, a la simple ausencia de un fin. Pero la matemática moderna maneja también colecciones con un número infinito de elementos, y abí tenemos lo infinito actual. Colecciones del tipo mencionado pueden tener %, elementos, o %, elementos, o etc.; por ejemplo hay %, números naturales (la colección de los números naturales, cada uno finito, iene a su vez el número %, de elementos), hay %, puntos en una linea, hay %2 funciones de cierto tipo, etc.

Aparte de los llamados "números cardinales infinitos" No, N1, etc., habría que mencionar aquí también + w y — ∞. El primero viene más allá de todos los números reales positivos, el segundo más allá de todos los números reales negativos (los números reales incluyen los enteros positivos, 0 y negativos, las fracciones, las raíces y muchos otros tipos de números).

#### GEROLD STAHL

La teoría habitual de los números reales no trabaja con números infinitamente pequeños, llamados "infinitesimales"; o tenemos 0 ó un número real muy pequeño pero finito. Sin embargo existen teorías matemáticas especiales en que figuran los infinitesimales.

Todos estos puntos se mencionaron, porque los términos correspondientes se usarán más adelante, al comentar las ideas de Aristóteles.

## 2) La Problemática de lo infinito actual y potencial

Para Aristóteles existen problemas al afirmar y también al negar la existencia de lo infinito. El menciona cinco argumentos habituales a favor de la existencia, que son los siguientes:

- (a) la infinitud del tiempo,
- (b) la infinita divisibilidad de las magnitudes,
- (c) la infinita fuente de donde surgen las cosas,
- (d) la infinitud de los límites (lo que limita una cosa es otra cosa, ésta se encuentra limitada por una tercera, etc.),
- (e) la imaginación puede concebir siempre un más allá de algo (parece así con los números, las magnitudes y lo que está fuera del cielo).

Aristôteles se ocupa criticamente de estos cinco argumentos (así señala respecto al punto (e) que no se puede considerar lo imaginable como existente), para desarrollar luego sus propios argumentos en contra. Por de pronto, apoyándose en consideraciones metafísicas sobre lo indivisible y los puntos de lo infinito, afirma que lo infinito en como sustancia no puede existir. Tampoco hay cuerpo infinito (de extensión infinita), si "cuerpo" se define por "lo que está limitado por una superficie". Tampoco hay un número infinito (como %), porque, según Aristôteles, debe ser posible contar los números y los objetos a que se refieren; además todo número debe ser par o impar, una condición que no se cumpliría por los números infinitos.

Resumiendo se puede decir, según Aristóteles, que los argumentos a favor de la existencia de lo infinito por lo menos no exigen un infinito actual. Por otro lado tampoco se puede negar totalmente lo infinito. Así hay que distinguir entre lo infinito en potencia (δυνάμει) y en el acto (ἐνεργείς, ἐντελεγείς), aceptándose sólo lo primero. El término "en potencia" no significa, en este caso, que lo infinito puede actualizarse enteramente, sino sólo en forma sucesiva, en analogía con los Juegos Olímpicos, que enteros existen sólo en potencia, mientras que lo que se actualiza es siempre sólo una competencia determinada.

### 3) La idea de lo infinito

Para comenzar, no todo tiene que ser o infinito (ἄπειρον) o limitado (πειιροσμένον), por ejemplo el punto o, en un plano más especulativo, el primer motor no son ni lo uno ni lo otro.

En general, lo infinito se presenta en el hecho de que uno toma siempre más. Este más es limitado a su vez y diferente de todo lo tomado con anterioridad. No hay que considerar lo infinito como un individuo partícular. Hay casos en que las partes tomadas perduran y otros casos en que no lo hacen (ejemplo: el tiempo).

A diferencia de lo que se dice habitualmente, no es aquello más allá de lo cual no hay nada, sino aquello más allá de lo cual no hay nada, sino aquello más allá de lo cual hay siempre algo (esta idea de Aristóteles es típica para lo infinito potencial). Lo infinito es aquello donde se puede tomar siempre algo más allá, independientemente de cuanto se haya tomado. Cuando no se puede tomar más, hay algo completo y entero que es limitado.

# 4) Lo infinito por aumento y lo infinito por división

La clasificación en lo infinito por aumento (κατὰ πρόσθεσω) y por división (κατὰ διαίρεσω) es de interés especial para las magnitudes y los números. A la magnitud (τὸ μέγεθως) aristotélica correspondería en matemática moderna el número real positivo, pero también el segmento de una limea, la superficie (limitada) y el cuerpo (limitado), al número (δ ἀριθμός) aristotélico corresponde modernamente el número natural, excluyéndose 0. Se verá que para magnitudes y números la situación es diferente respecto a los dos tipos de infinito.

Para las magnitudes hay infinito por división en potencia. Por ejemplo, se divide un segmento por 2, luego la mitad de nuevo por 2, etc., sin fin. Cada vez se obtiene una magnitud más pequeña sin que se llegue nunca a una última magnitud, donde termina el proceso de división. Pero hay algo más; hay entes potenciales que se presentan por debajo de todas estas magnitudes (que pueden ser muy pequeñas pero son finitas). Así en este último punto Aristóteles introduce los infinitesimales. Ahí se encuentra también el origen de la idea aristo-télica de que lo infinito está en el interior de las cosas, de que es abarcado por las cosas.

Para las magnitudes no hay infinito por aumento, porque, según Aristóteles, una magnitud que puede existir potencialmente también puede existir actualmente y se tendría entonces algo más grande que el cielo.

Para los números no hay infinito por división. Están limitados por debajo por el número 1, la unidad indivisible.

Para los números hay infinito por aumento; esto se presenta en presenta como todo infinito aristotélico. Siempre se puede tomar algo más (otro número más alto). Sin embargo, no hay números (ni siquiera potenciales) que por aumento superan a todo número finito. Así para Aristôteles 16, 18, etc., no existirían ni siquiera potencialmente. En este último punto no hay simetría con las magnitudes: hay magnitudes infinitamente pequeñas en potencia, pero no hay números infinitamente grandes.

Tenemos así en resumen:

- Infinito por división (magnitudes).
  - (a) Hay, en potencia, siempre algo más allá hacia abajo.
    - (b) Hay magnitudes potenciales que están por debajo de toda magnitud finita.
- (2) Infinito por aumento (números).
  - (a) Hay, en potencia, siempre algo más allá hacia arriba.
  - (b) Ni siquiera potencialmente existen números que superan a todo número finito.

Una interesante conexión entre lo infinito por aumento y lo infinito por división se presenta en el caso siguiente: Tengamos un segmento. De ése se sustrae la mitad, luego se sustrae la mitad del resto, luego la mitad de lo que queda, etc., sin fin. El número de sustracciones corresponde a lo infinito por aumento, mientras que los restos, más y más pequeños, corresponden a lo infinito por división.

En todo esto Aristóteles sostiene que su teoría de lo infinito no crea problemas a los matemáticos, pues ellos no hacen uso de lo infinito sino sólo de los números tan grandes y de las magnitudes tan pequeñas como quieren, pero finitos (una afirmación que probablemente era válida en el siglo ry a.C., pero no lo es actualmente).

# 5) El tiempo

Algo puede tener perfectamente potencialidades contradictorias como ser y no ser. Estas no pueden actualizarse simultáneamente pero sí sucesivamente, una en un tiempo y otra en otro tiempo.

Sin embargo, para Aristóteles, es imposible que una misma cosa tenga la potencialidad de ser durante un tiempo infinito y la de no ser durante otro tiempo infinito; en este caso no hay "sucesivamente" y las dos potencialidades tendrian que actualizarse simultáneamente. Así, para el, un tiempo infinito (supongamos el futuro) no puede suceder a otro tiempo infinito (el pasado con el presente), cosa que es perfectamente posible desde el punto de vista de la matemática moderna.

Aristôteles identifica así, de hecho, lo que existe por un tiempo infinito con lo eternó o lo que existe siempre (rò tôbuv, rò dai tôv). Por lo tanto, para lo que es o no es durante un tiempo infinito (es decir siempre) hay sólo la potencialidad única de ser o la potencialidad única de no ser. De ahi su teoria de que lo que no puede ser generado no puede ser destruido.

### 6) Lo compacto

Habitualmente y literalmente el término "συνεχές" se traduce por "continuo", pero dado que este último término tiene un significado matemático muy especial 1, se usará aquí el término conjuntivista "compacto" (o "denso") que corresponde perfectamente a la idea aristotélica.

Lo compacto es, para Aristóteles, lo divisible al infinito. Es algo característico de las magnitudes. Según él, lo compacto no puede ser formado de indivisibles; est, una línea no puede estar formada (compuesta) de puntos, porque ellos se toparían, lo que impediría la divisibilidad al infinito.

De ahi viene toda una tradición postaristotélica que habla de la supuesta incompatibilidad entre lo discreto y lo compacto (lo continuo). Esta incompatibilidad existe efectivamente entre un número finito de objetos discretos y lo compacto (problemas de esta índole se analizan en la física moderna), pero en el momento en que el número de los objetos discretos (por ejemplo de los puntos) es infinito no hay incompatibilidad para la matemática moderna. Para ella una línea (al igual que los otros conjuntos compactos) es justamente una colección formada de infinitos puntos (objetos) puestos en fila, de tal modo que no se topan, porque entre dos cualesquiera hay siempre otro más. Así la divisibilidad infinita queda asegurada aunque cada punto a su vez es indivisible.

#### BIBLIOGRAFÍA

ARISTOTE, Physique. vol. I y II, edición bilingüe con traducción francesa de H. Careron, Paris, 1961.

ARISTOTLE, The Physics, vol. I y II, edición bilingüe con traducción inglesa de

P. H. Wickstedd y F. M. Comford, Londres. 1960/63.

On the Heavens, edición billingüe con traducción inglesa de W. Guthrie, Londres, 1960.

- The Metaphysics, vol. I y II, edición bilingüe con traducción inglesa de H. Tredennick, Londres, 1961.

Monpolfo, R., El infinito en el pensamiento de la antigüedad clásica, Buenos Aires, 1952,

STARL, G., Al explorar lo infinito, Santiago, 1971.

<sup>1</sup> Los conjuntos continuos constituyen un caso especial de los conjuntos compactos, de modo que todo lo que vale para los conjuntos compactos vale también para los continuos.

# LA "LEXIS" DE ARISTÓTELES Y LA LINGUISTICA CONTEMPORANEA

Por José Pablo Martín

# I — La articulación del Organon

- 1. Una de las contraposiciones más fecundas en el análisis contemporáneo del lenguaje es la que De Saussure llamó "relaciones sintagmáticas y relaciones asociativas" 1, y que Jakobson desarrolló bajo los conceptos de "combinación-selección" 2 y que suele reaparecer, en general, como "contexto-código", "sintagma-paradigma", etc. El concepto metodológico de sintagma quiere presidir la línea horizontal o contextual del análisis del lenguaje, como unión "in praesentia" de elementos; el concepto de paradigma, por otra parte, quiere presidir la línea vertical del análisis, que pre-supone una red semántica y lexical de elementos posibles ya codificados, que "in absentia" ofrecen el necesario relieve del hecho de la significación.
- 2. La presente relectura de Aristóteles deja de lado toda pregunta sobre la influencia histórica del filosofo en éste o aquel contemporáneo. Tampoco se trata aquí de considerar el pensamiento aristotélico como "metron" de toda afirmación posterior. El punto de vista que se adopta es el de una re-lectura de los textos antiguos, preguntándose por el problema mismo; por los significados potenciales de tales textos ante las aperturas de horizontes que la problemática contemporánea ha provocado.
- 3. Una distinción básica separa los contenidos estudiados por el Organon aristotélico: "Entre las expresiones, unas se llaman ligadas (katá sumplokén), otras no ligadas (aneu sumplokés)" (Cat. 2: 1 a 16). Las no ligadas, lógicamente, se estudian al principio, y son las llamadas "categorias". Las ligadas, a su vez, vuelven a dividirse según su grado de complejidad (logos vs. sun-logismós), resultando de estas divisiones el siguiente cuadro, con tres niveles:

DE SAUSSURE, F., Cours de linguistique générale, (Paris, 1972), pp. 170-176.
 JAKOBSON, R., Essais de linguistique générale, (Paris, 1963), pp. 43-67.



Tanto la división principal como la subordinada reposan sobre la presencia o la ausencia de composición en la línea horizontal del discurso. Los mismos elementos lingüísticos pueden ser denominados diversamente y funcionar diversamente según el nivel de composición en que se coloquen; así el elemento "hombre" por ejemplo, será un "legómenon" (1 a 16) en el primer nivel, será "ónoma" (16 a 14) en el segundo y será "horos" (24 b 16) en el tercero. Las distinciones matrices del Organon operan, pues, en un nivel lógico-lingüístico, doude lo lingüístico no es todo pero es determinante. El análisis de la expresión lingüística, articulado según los diversos niveles de composición de ésta, permite abordar sistemáticamente los contenidos mismos del lenguaje y del pensar.

# II — El nivel paradigmático de las categorías

- 4. En la sucesión de estos tres niveles, ¿tiene cabida la contraposición metodológica sintagma-paradigma? El primer nivel el de las
  categorías, es el de la ausencia total de composición y, por lo tanto,
  no sintagmático. Por eso mismo determina el despliegue de la dimensión
  paradigmática, que cometa posibilidad, contextura simultánea de
  opuestos por la que atraviesan linealmente todos los sintagmas posibles. Aristóteles dice que la substancia, primera de las categorías, es
  "apta para recibir los contrarios" (dektitión ton enantion, 4 a 11), y
  que esta característica es propia de la substancia "más que cualquier
  otra". Los accidentes, por otra parte, admiten opuestos de diversa
  manera. La categoría "relación" (pros ti) ocupa, metodológicamente,
  un lugar especial, ya que puede ser metalenguaje para subsumir las
  aptitudes de las demás categorías, como "igualdad-desigualdad" de
  la cantidad, "semejanza-desemejanza" de la cualidad (6 b 20) y otras.
  La principal característica de la "relación" es: "todo relativo tiene
  su correlativo" (antistrefonta, 6 b 28), que puede ser aplicado en un
  nivel metalinguiístico a todas las categorías.
- 5. A partir del capítulo X del libro sobre las Categorías, de discutida paternidad aristotélica pero coherente con ella, se recategorizan las categorías mediante un concepto abarcante: el de "opuestos" (antikeimena, 11 b 15), que cubre los relativos y los contrarios (11 b 20-21). El nivel de las categorías es el de la oposición antes de toda

composición lingüística. No se trata pues de elementos opuestos en el discurso sino de elementos opuestos antes de todo discurso. Opuestos por correlación semántica, lo que es propio de la dimensión paradigmática.

- La cuarta "oposición" que menciona el capítulo X, salta del primer nível, el de las categorías, al segundo nivel, el de las proposiciones, donde hay ya composición lingüística, sintagma. Al oponerse "la afirmación a la negación" (katáfasis kai apófasis, 11 b 23) el ámbito paradigmático supera los límites de las categorías, haciendo entender que la dimensión paradigmática es propia de todos los niveles del análisis del lenguaje.
- 6. El nivel de la composición tiene también otro medio de preanunciarse en el libro de las Categorías: mediante el concepto de "caso" (ptosis, 6 b 33). El caso es considerado por la Poética XX como una de las partes de la elocución o "lexis" (1457 a 18-23), mediando entre el "ónoma" y el "logos", es decir, dando al sustantivo y al verbo la capacidad relacional y combinatoria para formar "parte" de la composición del discurso. Sin embargo, los ejemplos que menciona Aristóteles en el libro de las Categorías van más allá de un nivel meramente gramatical. Así el ejemplo de "conocimiento vs. conocible" (episteme-episteton, 6 b 34) eleva el tema a un nivel más general; se refiere a la capacidad de la "lexis" para articular las oposiciones semánticas de las categorías. Toda categoría, en cuanto expresable o "según la lexis", es analizable mediante la categoría "relación", que tiene jurisdicción sobre el "caso". Este análisis exige una rigurosa base lingüística, dado que Aristóteles declara ineficaz la oposición "alapájaro", por ejemplo, exigiendo la de "ala-alado" (7 a 1) para que se de una relación adecuada. El principio "no hay correlación... sino respecto a lo mismo que se expresa" (pros autó ho légetai, 7 a 28), establece la concatenación de las dos caras del lenguaje, la expresión v el contenido.
- El concepto de caso es mediador. Por una parte manifiesta, en el plano de la expresión, las oposiciones o correlaciones de las categorías; por otra parte, ofrece a los elementos lingüísticos la capacidad de composición en el nível de la frase ("caso" abarca todas las flexiones, tanto del sustantivo como del verbo, 1457 a 22). Este tema marcaría el espacio de confluencia de la dimensión paradigmática y de la sintarmática "secún la lexis".

# III – Lexis y diánoia; expresión y contenido

7. Más allá de las categorías se ingresa en el nivel de la "expressión ligada", en el nivel sintagmático. Es el campo de la proposición (logos), y si la complejidad sintagmática progresa, el campo del silogismo (sullogismos). Aquí es necesario retomar y desarrollar la distinción entre las dos caras del lenguaje, el aspecto intencional y el aspecto.

### TOSÉ PABLO MARTÍN

de lo expresado, es decir, entre contenido y expresión. Aristóteles desplaza su vocabulario para marcar esos dos campos, oponiendo "noëmaónoma" (16 a 10), o también "logos-ónoma" (1 a 1) o también "dianoia-lexis" (1403 b 2), etc. Más allá de los frecuentes desplazamientos de terminología, explicables siempre por razones contextuales, podemos esquematizar así la división:

Ambas vertientes están localizadas, una "en la voz", la otra "en el alma" (en le foné-en te psujé, 16 a 2), marcando así, como los contemporáneos, las dos fronteras naturales de la ciencia del lenguaje: la fonética y la psicología. Inaugurador de un largo camino, Aristóteles descifra la esencia del lenguaje como una relación dinámica y estructurada entre una forma significante y el significado que contiene. Se rompen de esta manera los puentes que podrán llevar a transgredir las dos fronteras: a) una explicación del lenguaje "por la voz", suponiendo una misteriosa connaturalidad entre el sonido y la cosa o también un profundo caminar de etimologias; b) una explicación del lenguaje "por el alma", suponiendo la participación de los nombres en el mundo ideal de las esencias.

8. Las dos caras del lenguaje, entonces, son "isomorfas", como se diría hoy. Las posibles contraposiciones semánticas y lógicas que están "en el alma" se hacen actuales y sensibles "en la voz". A cada concepto no ligado (categorías) que está "en el alma", corresponde una expresión "en la voz" (16a 9s) ya cada concepto compuesto (juicio) capaz de verdad o error que estuviere "en el alma", corresponde una expresión linguistica (ibidem). Estos conceptos "en el alma" no son simplemente las representaciones mentales no expresadas, cosa que hoy interesaría al psicólogo. Se trata más bien de las diversas posibilidades semánticas de todo contenido linguistico, en cuanto, como se ha visto, se constituyen por oposiciones y correlaciones.

La expresión y el contenido son isomorfos, pero no enteramente "conformes", por usar la distinción de Hjelmslev. A veces la expresión o lexis se queda corta en posibilidades, y entonces es necesario "inventar una palabra" para cubrir el lugar vacio (onomatopoiein, 7 a 5, etc.); otras veces no todas las posibilidades combinatorias de la lexis son relevantes o pertinentes para la diánoia, tratándose de una "mera expresión" (kata ten-lexin antikeitai monon, 63 b 27).

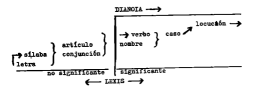
Pero, por su naturaleza, la lexis y la diánoia son correlativos. Las posibilidades combinatorias de una, la lexis, deben corresponder a las potencialidades oposicionales de la otra, la diánoia. Una es la interpretación (hermeneia, 1450 b 15) de la otra. Las falacias de expresión o las de pensamiento se resuelven perfeccionando la corres-

#### LA LEKIS DE ARISTÓTELES

pondencia de ambos planos: o se precisa la lexis de la diánoia, o se aclara la diánoia de la lexis (165 b 10ss; 179 a 11 ss). "No hay distinción real, como algunos dicen, entre los argumentos que se refieren a la expresión (pros tounoma logous) y los que se refieren al pensamiento" (pros tên diánoian, 170b 12s).

 Dado que para Aristóteles, la lexis es eminentemetne el lugar de composición (sintagma), cabe preguntarse si no es lícita esta correlación:

La respuesta es negativa. No es posible tal proporción "binaria" dado que es necesario reconocer un permanente juego de "composición y componibilidad" en cada nivel doude Aristóteles analiza el lenguaje. La lexis (expresión) y la diánoia (contenido) son más bien dos faces correlativas que se acompañan mutuamente a través de muy diversos niveles de composición y componibilidad. La lexis, a su vez, tiene sus dos caras, una de las cuales es previa a toda diánoia (a todo significado) situadose en un plano fonológico. Pero aún esta cara desprovista de significado se articula en diversos niveles según la oposición "composición-componibilidad". Gráficamente: (Poética XX, 1456 b 20 ss)<sup>3</sup>



El nivel elemental o de la letra (llamada "elemento") se constituye dentro de un cuadro paradigmático de oposiciones fonéticas pertinentes y articuladas. Los niveles superiores se van constituyendo por la composición reglada (estructurada) de los anteriores, y a su vez tienen la capacidad de incorporarse significativamente a los posteriores. Cada unidad es elemento de una más compleja, y contexto para una más simple 4. Estas dos direcciones del análisis pueden compararse, en cierto

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sobre este tema: Morrurgo-Taclabuz, C., "Linguistica e stilistica di Aristotele" = Filosofia e critica, 4 (Roma, 1968).
<sup>4</sup> Morrurgo-Taclabuz, C., "La stilistica di Aristotele e lo strutturalismo". Lingua e Stile, 2 (Bologna, 1967), p. 7.

### JOSÉ PABLO MARTÍN

sentido, a los dos conceptos metodológicos de Benveniste, "forma y sentido" 5.

# IV — Sintagma u paradigma en diversos niveles lingüísticos

10. Dejando el campo de los microelementos de la leris y entrando en el de las expresiones mayores, o locución (logos) que según Aristóteles puede ser una simple definición o la entera Iliada, se observa la continuidad del juego entre composición y potencialidad estructurada. La verdad de las proposiciones o la rectitud de los silogismos pueden resolverse en el marco sintagmático-paradigmático de conversiones o de sustituciones (metalambanein, 48 a 9 etc.), por lo que toda composición es referida a un cuadro potencial. En las falacias producidas por la expresión (lexis) el camino de la refutación es siempre el de lo "opuesto" (antikeimenon, 179 a 11). En general, también la Retórica y parecida, en niveles diversos, presentan el tema del "estilo" (en este caso también "lexis"), como correlaciones de combinación sintagmática y selección paradigmática. Son significativas las dos definiciones de "fexis" que se dan en Poética VI:

Lexis 
$$\begin{cases} \text{ton metron sunthesis} & (1449 \text{ b } 35) \\ \text{he dia tes onomasias hermeneia} & (1450 \text{ b } 15) \end{cases}$$

En el primer caso se define la elocución como síntesis o composición de elementos, en el segundo caso se la define respecto a las posibilidades de la diánoia, como interpretación por medio de palabras, marcando así el plano de la sustitución.

- 11. El punto esencial que determina el valor metodológico del concepto de "paradigma", es el siguiente: al oponerse a sintagma rompe la unidimensionalidad de la correlación "signo-significado-referente". En efecto, el significado (y su signo) ya no se refiere linealmente a una cosa, sino que pasa antes por una red de posibilidades (paradigma) que lo constituye lingüística y semánticamente. Lo cual no significa, como se verá más adelante, que el análisis lingüístico aristotélico no se refiera, en su marco definitivo, al horizonte de la verdad.
- 12. Si bien Aristoteles no construyó una doctrina sobre el lenguaje, al filosofar tomó decisiones epistemológicas y metodológicas que bien pueden ser considepadas pertinentes para una teoría lingúistica. El que Aristoteles sea considerado el inventor del silogismo y el primero que formuló reglas de corrección demostrativa estrictamente formales, no debe hacer olvidar el valor temático que sus escritos presentan

BENVENISTE, E., Problèmes de linguistique générale II, (Paris, 1974), pp. 215-229.

#### LA LEXIS DE ARISTÓTELES

para el análisis lingüístico. Antes bien, podría decirse que la potencia anallitica en el campo lógico es precedida y condicionada por la capacidad anallitica en el campo lingüístico, que con palabras aristotélicas podría designarse como campo "simbólico" (16 a 3-4).

- 13. Estas consideraciones teóricas podrían expresarse así, resumiendo lo anteriormente dicho:
  - a) Son correlativos la pregunta por la verdad y el análisis del lenguaje. Expresión y contenido son dos caras isomorfas.
  - b) La expresión del lenguaje se presenta como articulación de niveles analizables.
  - c) Estos niveles se ordenan jerárquicamente (en dos direcciones) por lo que el mismo elemento puede ser compuesto por inferiores y componente de superiores.
  - d) La constitución de un determinado elemento se opera por el juego de una síntesis y un paradigma. Cada segmento en cada uno de los niveles analizables (sílaba-voz-nombre-proposiciónsilogismo-poesia-oratoria-etc.) es el resultado de una síntesis dentro de potencialidades codificadas.
  - e) Las potencialidades codificadas (el paradigma) se constituyen
    por la oposición de los elementos propios de cada nivel. La estructura resultante no tiene consistencia propia, sino que es la
    dimensión necesaria de una operación, de una acción lingüística.
  - f) La operación lingüística, en su conjunto y de diversos modos, está orientada a develar la estructura eterna de lo que es. Está orientada a la verdad.

# V — Lenguaje y verdad

14. Aristóteles considera que todo lenguaje está orientado y que es capaz de verdad. Por ello mismo, distingue los diversos modos de acceder a ella en Analíticos, Tópicos, Retórica, Poética. Si se considera el problema de la verdad como el problema de la referencia es necesario recordar la distinción aristotélica entre primera y segunda "ousia". El núcleo más profundo del ser (prote ousia) es el fundamento último de toda atribución; pero el lenguaje despliega su estructura recién a partir del segundo momento (deutera ousia). El ser en cuanto reali-dad subsistente y primaria (hupokeimenon) es inexplicable, y por tanto inconocible, fuera de las coordenadas categoriales y proposicionales. La correlación pensar-decir se mantiene aún para los límites negativos. La "verdad" del conocimiento humano no llega nunca al dominio extralingüístico y definitivo del ser, sino que es un atributo del decir como operación sintagmática, como elección correcta entre potencialidades, potencialidades que se constituyen por la oposición de los "decibles" (legomena). La verdad, como exigencia última, acompaña al decir diversamente, pero en todo momento.

# JOSÉ PABLO MARTÍN

15. De ninguna manera se quiere decir con esto que para Aristóteles el ámbito de la verdad y del conocimiento se identifiquen con el lenguaje. Pero sí, que para él, el conocer verdadero del hombre no tiene otro camino que la operación componedora y separadora del lenguaie. El decir verdadero no aferra unilateralmente algo que pudiera l'amarse objeto, sino que lo "define" en la jurisdicción propia del logos, asignándole una porción determinada del mismo. Decir la verdad no es otra cosa que situar correctamente una operación lingüística: v como ello se debe a leyes anteriores y superiores al individuo, decir la verdad se identifica con el decirse de la verdad. Tanto para la ciencia como para la poética. Esta operación lingüística es esencialmente "hermeneia", interpretación o traducción de lo pensable y sigue siendo infinitamente interpretable por otras expresiones, por otras estilísticas (por otros idiomas).

16. El estudio del lenguaje como operación interpretativa no se agota, entonces, con la descripción de sus estructuras. Airistóteles se impone un punto de vista energético <sup>6</sup>, o si se quiere, logra una "consideración dinámica de las estructuras". El lenguaje, así considerado, no solamente puede contener en su seno como objeto la estructura del ser, sino que el acto mismo del lenguaje es va la manifestación energética de la tensión originaria entre estructura y génesis. El len-guaje pertenece a la ontología como la ontología al lenguaje <sup>8</sup>. Una relectura de los textos aristotélicos ofrecerá siempre amplia base para ingresar en los problemas más actuales de la lingüística, la semiôtica y la filosofía del lenguaje.

Antes y después de referirse a ésto o aquéllo, el lenguaje es "la

revelación de lo real como acto" 9.

El decir es la actividad estructurada por la que el hombre saca a luz las relaciones de las cosas, hasta descubrir, en la ciencia, los nexos necesarios; y por la que pronuncia, en la poesía trágica, la estructura de su mismo destino.

O Ver: Voss, J., "Aristote et la théorie énergétique du langage de W. von Humboldt". Reoue de philosophie de Louosin, 72 (1974), pp. 482-508.
7 GRANCORR, C., Essel d'une philosophie du Style, (Paris, 1986), p. 5.
8 Ver: Uraruss, E., "Smachtheorie und Metaphysik bei Platon, Aristoteles und in der Scholastit" — Opuscula philosophica, 2 (Frankfurt, 1973). Wizzon-MANN, H., "Metaphysik und Syrache: eine spraciphilosophicae Unterauchung zu Thomas v. A. und Aristoteles — Symposion, 52 (Frankfurt, 1973). Syrocas, Car. Thomas v. A. und Aristoteles — Symposion, 53 (Frankfurt) Syrocas, Car. Philosophy, 10 (Berkeley, 1973), pp. 281-275.

# SOBRE LA NOCIÓN DE "EPINOIAI" EN ENÉADA II. 9 (33), 2, 1

# Por Francisco García Bazán °

ontinúa sosteniendo Plotino en el texto que nos ha de ocupar: "Así pues no se deben afirmar ni más (hipóstasis) que éstas 1 ni dedoblamientos mentales supérfluos entre los seres espirituales, los que no admiten, sino que se debe afirmar un solo Espíritu, el que es siempre igual, por entero inmóvil y que imita al Padre en tanto que le es posible" 2.

El pasaje es una recapitulación, una de las tantas que testimonia el texto de Plotino, en las que se ratifica y resume la enseñanza oral previa 3. Además, la partícula reforzada e ilativa toinyn que abre un período sintácticamente independiente, pero de matiz consecutivo, confirma este sentido . Por otra parte, el resultado ya adquirido y expresado por el período conclusivo se compone de dos tesis distintas (allá), pero complementarias: 1º), a) no se deben sostener más que tres hipótesis y b) tampoco se debe multiplicar a la segunda de ellas. Y 2º, por el contrario, es necesario afirmar que hay un único Espírtiu, siempre igual y en sí, el que es imagen de lo Uno. Los dos momentos de la consecuencia, naturalmente, han ocupado con mayor extensión a Plotino, en el capítulo I de este mismo tratado.

Miembro de la Carrera del Investigador del Conseio Nacional de Investiga-

ciones Científicas y Técnicas.

<sup>1</sup> Es decir, las tres mencionadas en Enn. II, 9, 1, 12-16 y reunidas numéricamente en la línea 20. Citamos por Plotini Opera I-II; para la Enn. VI usamos el tento griego de Bréhier. Al transcribir los vocablos griegos hemos conservado el mismo acento de las palabras originales, aunque ello no sea necesario en caste-llano, con el solo fin de ayudar al lector a identificar los términos correspondientes con su propia morfología. Se ha mantenido también la iota suscripta con identica finalidad.

<sup>2</sup> Cf. Enn. II, 9 (33), 2, 1-4. Para las líneas 2-4, tesis general de Plotino, cf. más adelante la nota 8. Recuérdese asimismo Numenio, Fr. 5 in fine (= Leemans 14), apud E. Des Places, Numénius. Fragments, Paris, 1973, p. 49 e igual-

mente, Fr. 6 (= Leemans 15), ib., p. 49.

6 Cf., par ejemplo, poco antes Enn. II, 9, 1, 1-8: "Por lo tanto, puesto que se nos ha mostrado que la naturaleza de lo Uno es simple y primera, etc. (clara 

#### FRANCISCO GARCÍA BAZÁN

La subdivisión a) de nuestra parte primera se encuentra desarrollada desde las líneas 1 a 33 (excluyendo la breve aclaración sobre la estabilidad espiritual de las líneas 29-30) y en esa exposición observamos: un resumen que inmediatamente se refiere a los últimos renglones del tratado sobre: "Oue los contenidos espirituales no están fuera del Espíritu y sobre lo Bueno" (Enn. V, 5 (32)) <sup>5</sup> en lo que toca a la primera hipóstasis, pero que más allá de ello, hace también alusión a Enn. V, 8 (31) y III, 8 (30), por su mención de las otras dos hinóstasis: una simple indicación que teniendo en cuenta enseñanzas previas. próximas y remotas, ratifica que tampoco es posible que haya menos de tres hipóstasis 6 y, finalmente, la manifestación de la imposibilidad de que tanto lo Bueno se pueda dividir, como de que el Espíritu se pueda dunlicar en una naturaleza que está en reposo y en otra que está en movimiento, como su Logos 7. La parte segunda de nuestro texto se encuentra casi literalmente anticipada en las líneas 29-30 del capítulo: "El Espíritu es como es, descansando siempre igual en un acto que está firme" . Por último, la subdivisión b) de la primera parte del pasaje que tiene que ver directamente con nuestro tema, se expone ampliamente así desde las líneas 33 a 57 también en el mismo canítulo: "Por este motivo aún menos el Espíritu puede engendrar más, como si por un lado existiera el Espíritu que intuye y por otro, el Espíritu que percibe que intuye. Porque ciertamente si en el hombre (en toutois) el acto de pensar es una cosa y el de pensar que piensa es otra, no obstante, se trata de un solo acto que es consciente de sus actividades; en realidad es ridículo pensar así respecto de la Inteligencia verdadera, pero resultará ser enteramente, a lo menos, la misma la que intuía y la que percibe que intuye. De lo contrario, una será sólo la que intuye y la otra la que percibe que intuye como algo diferente, pero no en tanto que ha percibido. Pero de expresarse analiticamente 10, en primer lugar desistirán del mayor número de hipóstasis; seguidamente

Sobre la duda injustificada por parte de Bréhier (Ennéades V, p. 107, n. 1) de la pertenencia de Enn. V, 5, 13, 33-38 a la pluma de Plotino, puede verse el largo análisis que hemos dedicado a ello en nuestro Plotino y la Gnosis, Cap. III,

<sup>6</sup> Para ampliar este punto, véase nuestra tesis ya citada, Cap. IV, comm. ad locum

<sup>7</sup> Sobre él se vuelve posteriormente, líneas 57 hasta el final, enfrentando un claro tecnicismo valentiniano.

<sup>8</sup> Su desarrollo previo discurre, por ejemplo, por Enn. III, 8, 10; V, 8, 13

y 1, 5, 6, "dià totato" y el énfanis negativo (ou... oudé) queda explicado, nos parece, por lo dicho inmediatamente antes. Puesto que el alma se expliritudiza o cumple su función más alta cuando se rescuentra como insagen del Espiritu y. de este modo, no acepta hingún intermediario entre ella y éste, aún menos será oe este modo, no acepta/mingum mierimediario entre eija y éste, aum menos sera posible atribuir la generación de bal tercer elemento, en la forma que sea, al Espiritu. En los términos de Plotino: "Pero cualquier moviniento hacia él y en su torno es ya obra del Alma y es un logos el que a partir de él, aunque en el Alma, la espiritualiza (noerón podén), no otra cualquiera naturaleza que exista entre el Espiritu y el Alma" (lineas 30-33).

10 "epinoia", o sea, como dativo adverbial, "por desdoblamiento mental".

se debe examinar si igualmente es posible pensar los desdoblamientos mentales de una inteligencia que piensa solamente, aunque sin tener conciencia para sí de que piensa; porque si esto nos sucediera también a nosotros que siempre conocemos nuestros deseos y razonamientos, aun cuando seamos medianamente sabios, se nos acusaría de demencia. Pero en rigor, puesto que la Inteligencia verdadera en sus intuiciones se percibe y lo intuido no está fuera de ella, sino que ella es también lo intuido, se sigue que en el acto de intuir es y se ve; aunque se ve no al modo como el que es insensato, sino como ve el que piensa. De acuerdo con esto en el acto de intuir estaría también originariamente el de percibir que se intuye como formando una unidad; es decir, tampoco en este caso es posible la dualidad mediante el desdoblamiento mental. Pero igualmente si el que intuye siempre existiera, lo que precisamente ocurre, ¿qué posibilidad habría para el desdoblamiento mental que senara el acto de intuir del de percibir que se intuye? Y si alguno precisamente introdujera un tercer desdoblameinto mental diferente al mencionado en segundo lugar, el indicado que percibe que se percibe que se intuye, ahora el absurdo sería aún más patente. Efectivamente, siendo así las cosas ¿por qué no seguir ad infinitum?" 11.

En resumidas cuentas, lo que Plotino nos dice aquí es que si no resultaba lícito poco antes presentar un Espíritu doble bajo la forma de un Noûs que está en sí y de otro que actúa como su proferición, razón, palabra o Logos (como lo querían los gnósticos valentinianos y su mito), tampoco será posible argumentar sobre esta dualidad de Espíritus considerando según normas propias de la razón o de la división lógica connatural a la actividad racional, que uno es el Espíritu como Inteligencia o acto de pensar (= Noûs) y otro el Espíritu como la conciencia tenida de tal Inteligencia (= Logos). Esta posibilidad, bien mirado, que tiene que ver con el plano dianoético o racional, es una forma de ver humana, que está más acá de la naturaleza unitaria e inescindible del Espíritu y que es totalmente ajena a éste.

Hay más. Si se agudiza la reflexión se comprobará que a la misma argumentación analítica o "por epínoias", la sitian las dificultades. En primer lugar, el inconveniente positivo; Plotino duda de que las mismas actividades inteligentes humanas tengan la posibilidad de ser por un lado inconscientes y, por otro, conscientes 12. No, toda actividad

<sup>11</sup> Cf. Enn. II, 9, 1, 33-57.
21 Un testo posterior, Enn. I, 4 (46), 10, 21 y ss., aunque con otra finalidad, subraya claramente la tesis de Piotino: "Es posible hallar también en el estado de vigilla actos, reflexiones y conductas bellas, respecto de los que no tenemos condencia (bé portaclosurhen mientras pensamos y obramos. Efectivamente, ninguna necesidad hay de que el que lee sea consciente de que lee, sobre todo canado está absorbido en la lectura: ... al punto de que la conciencia parce debilitar los actos a los que accumpaña, los que aiemdo únicos son puros y tienen más fuerza y vida... etc.". Puede verse la lúcida interpretación de este tem-por parte de R. Incz, The Philosophy of Plotinus . London, 1948, 1, p. 237, p. 1,

#### FRANCISCO GARCÍA BAZÁN

en cuanto tal actividad, pragmáticamente, es una unidad que incluye la conciencia y la autoconciencia. Mejor, estos elementos mencionados no son más que el producto de la reflexión racional, que por su propia debilidad fracciona y expone por partes, lo que es concretamente único; por lo tanto, cuánto menos podrá suceder algo semejante en el Espíritul Y en segundo lugar, lo peor, lo negativo. Si nos encerramos en el marco lógico, serán peores las consecuencias que las premisas, signo patente de la ineficacia de éstas. En efecto, cualquier desdoblamiento racional que trate de dar cuenta de más de una hipóstasis espiritual, no sólo no evita la presencia de una tercera, sino que la exige y así ad infinitum. Es decir, que aquello a que se había recurrido para poder justificar la duplicidad del Espíritu, a la postre, se muestra como un absurdo. De aquí por consiguiente, la primera afirmación con la que Plotino inicia su argumentación: si los gnósticos hablan "por epínoias", en realidad, estarán ya aceptando tácitamente sus tres hipóstasis y nada más, porque el nivel epinoético es racional y éste no posibilita realidades nuevas, sino que ve las que ya existen bajo su propia luz, es decir, fragmentadas. Naturalmente, esto último nada nuevo crea, cuanto más muestra débilmente, deformada, una realidad que en sí misma es de otra forma 12a.

Por otra parte, que tal es el significado en este momento de la palabra "epínoia" y que no hay motivos para que lo sea de otro modo, es asunto que se puede confirmar examinando la semántica propia del vocablo en otros contextos plotinianos. Sin la seguridad plena de que muestra lista llegue a agotar todas las apariciones del término "epínoia" en las Enéadas, tenemos, sin embargo, registrados los siguientes ejem-

en donde el plotinianista inglés trae a colación la afirmación de Leonardo da Vinci de que cuando se encontraba enfarsación en la crasción artistica perdid la noción de lo que ejecubaba. R. ARNOU, en el Apéndice B de Le désir de Dieu 3, Rome, 1987, pp. 300-308, ya había reaccimado sanamente contra la tesis negativa de A. Ca. DREWS, en Plotin und der Untergang der antiken Weltsnachaumag, Jena, 1907 y la posterior distinción de HANS-SCRWYZER metre Selberthermatica y Selberbeuusstrein, coloca en términos afan más claros el problema (cf. "Berusset" und Unbewusst' bei Plotin", en Les Sources de Plotin, Vandoseuves-Cemèva, 1957, pp. 343-390). Puede verse también E. W. WARREN, "Consciousness in Plotinus", Phronesis IX, 2, 1964, pp. 33-97.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Son útiles las observaciones de A. Eox en "La notion plotinieme d'enf-gése". Rose. Int. de Phú, 92, 1970, 2, pp. 288-289. Mess semejantes obre la indivisibilidad del Espiritu se encuentran en otros lugares del "gran tratado." Por ejemplo, en Enn. V, 8 (31), 15 sx. Flotino rechaza que el Espiritu, a similitud del Flerona valentiniano, pueda considerarse, distribumente, como Ser y Sabiduria. De este modo las lineas 22-24 de este passie, son recogidas en su segunda parte por Enn. V, 5 (32), 1, 46-48 para subrayar la identificación de las ideas y la Inteligencia en tanto sustancias espirituales y esto, en parte, se sostieme contra una pintoresa posición que bien puede ser gnéstica. En efecto, en el Anónsmo de Bruce se dice qua el Padre dibujó en el Eón Hombre el universo y que los Econes imitando al Padre reproducen entre ellos la chaga de luz (cf. las pp. 12, y 96 de la versión de Ch. A. Baynes. Ver más adelante la n. 27). A lo largo de este último tratado se indiste sobre el caráctes indiviso del Esopiritu.

plos, todos los cuales se nos presentan como relativos a un modo de actividad que es mental y analítica <sup>18</sup>.

De esta manera unas lineas antes del texto que hemos debido traducir, en Enn. II, 9, 1, 26, el maestro griego utiliza la forma verbal genérica relativa a nuestro sustantivo y dice: "Pero tampoco en los seres que vienen tras ésta (= la naturaleza de lo Uno) [es licito] concebir (epinoein) un Espíritu en no sé qué reposo..." Y poco antes, en este mismo curso escolar, en Enn. V, 8 (31), 7, 8 y 42, ha dicho Plotino: "Acaso creemos que su hacedor (= el del cosmos) ha concebido (epinoése) una tierra entre si?... Pero semejante plan (epinoía) no es posible... porque las cosas de aquí no derivan de una consecuencia ni de un plan (ex epinoías), sino que son anteriores a cualquier consecuencia o plan".

Pero si recurrimos a fratados anteriores encontramos ratificado el mismo sentido, como se puede comprobar: "Por lo tanto no debemos separar a uno de lo otro (= al Espiritu de lo espiritualizable). Noso-tros, sin embargo, tomando por punto de partida lo que sucede en el hombre, tenemos el hábito de distinguirlos también sobre la base de los desdoblamientos mentales (taís epinoíais)" (Enn. V, 9 (5), 5, 10-11). Y poco después: "Por consiguiente el Ser y la Inteligencia son una naturaleza única... por esto también los seres y el acto del ser y la Inteligencia... aunque divididos por nosotros se representan (epinoeitai) unos delante de los otros" (Enn. V, 9, 8, 15-20).

unos delante de los otros" (Enn. V, 9, 8, 15-20).

En el famoso tratado "Sobre la materia" ha quedado dicho: "Por lo tanto, en primer lugar, debemos decir que no siempre lo indefinido debe tenerse en menos, ni tampoco lo que podria ser lo carente de forma en cuanto a su propia noción (epinola), si se los va a atribuir a los seres anteriores a lo de aquí y a los seres mejores" (Enn. II, 4 (12), 3, 1-3). Y un texto posterior, reflexionando justamente sobre la materia espiritual o inteligible (como se suele decir), una vez más, nos invita a afirmarnos en el camino exegético elegido, ya que nos facilita sin titubeos el significado del vocablo "epinoia", bajo el empleo de una expresión diferente, pero que es su sinómino. Dice así Plotino: "¿Pues qué, es ésta (= la materia espiritual) también en potencia respecto de otra cosa? No, porque se trata de su forma y ésta no le viene posteriormente ni se separa de ella, a no ser racionalmente (f260): y de

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> En efecto, no siendo nuestro tarea estrictamento lexicográfica, hasta que no aparezca el tan ansiado tomos IV de las Plotán Opera con el lásico de las Endadas no pueden hacere afirmaciones tectores. Per tanto de la composição de moto greer de creace de motos que el composição de motos greer de create Sendados (12 de composições de composições de composições de composições de composições en esta en esta en esta su recurrinos al LSJ la comprobación es incluso más desaluntadora, no sólo porque Plotino se encuenta muy imperfectamente representado en esta magas obra de la filologia clásica moderna, sino también porque la ayuda que quiere prestar en "epinosi", p. 648, III. 2, al traducir el término picológicamente como "reflection en esperience", "retrospection" tiendo a extravár. Indudablemente, los significados generales registrados previamente, así como los del Lexicon Patristicum de Lampe para los Padres de la Iglesia, prestan suma utilidad.

esta manera ella tiene materia, al pensarse como doble, aunque ambas (= la forma y la materia espirituales) constituyen una única naturaleza (Enn. II, 5 (25), 3, 14-18). Y no muy alejado de lo dicho, para deleite del hermeneuta, encontramos ambas expresiones, una junto a la otra, en una misma frase: "Sin embargo, es posible representarse (eptnoêsai) estos elementos (= el universo, su animación y la materia sensible) separados entre sí por la razón (tô lógo), (ya que siempre es posible disolver toda composición por la razón y el razonamiento -lôgo kai dianoia-)" (Enn. IV, 3 (27), 9, 18). El último tento que tenemos registrado como el más inmediato a la "gran tetralogía", no hace sino confirmar cuánto vamos diciendo: "Pero, en comparación con lo propio del hombre, éstos (= los astros, etc.) carecen de planes y de recursos (epinoiai kai mejanai) 14 con los que gobernar nuestras cosas o, en general, las cosas de la tierra" (Enn. IV, 4 (28), 6, 13-15).

Ahora bien, en el mismo ciclo lectivo de los años 265/266, ya a su final, y concluido por consiguiente el alegato antignóstico, en el tratado "Sobre los números", se nos entrega esta doble natificación: "Existen, entonces, éstos (= el ser v el número como anteriores a los seres) por el desdoblamiento mental (tê epinoia) y la percepción o también realmente?" 16 (Enn. VI, 6 (34), 9, 13-14) y poco después: "Del mismo modo si aquello puede pensarse, no es menos simultaneamente con él, y es ordenado posteriormente entre nosotros por desdoblamiento mental (tê epinoia)<sup>6</sup> (Enn. VI, 6, 10, 45-48).

Más tarde se conserva idéntico sentido. Y según similares cánones

de pensamiento se enfrentan la realidad entitativa y la actividad mental en Enn. VI, 8 (39), 7, 27 y VI, 2 (43), 3, 22-23 y 13, 24-26 y en Enn. III, 5 (50), 1, 3-4, ya casi al final de la producción literaria del filósofo helenístico, se sigue sosteniendo coherentemente: "Es digno examinar las ideas (tás epinóas) que tienen los demás hombres (sobre el Amor)".

En síntesis y reforzando lo ya anticipado. Nos encontramos en el lenguaje filosófico de Plotino con un empleo de la palabra "epinoia" que denota siempre el nivel de la actividad mental, lógica o racional del sujeto humano. Naturalmente, este plano se caracteriza tanto por encontrarse facultado para concretar las operaciones cognoscitivas discriminativas, como, inversamente, por el de ser de raíz un aspecto de la persona incapaz de revelar unitariamente las síntesis ontológicas, o los niveles de la realidad, que por su constitución íntima lo exceden. Para hablar de los aspectos más próximos: los seres espirituales y el proceso vital del universo. Cae de suyo que este uso estricto de la noción de "epinoia", tiene mucho que ver con la esencial deficiencia del lenguaie discursivo y que el dato señalado hace manifiesto el parentesco existente entre nuestro autor y el uso que hace del mismo término el maestro alejandrino y ex condiscípulo de Plotino, Orígenes 16,

<sup>14</sup> Theologia 80, traduce: "nor do they need devices or thought in order según la versión de G. Lewis en Plotini Opera II, p. 77.

Con la puntuación de Cilento, Ennadt III, p. 297.
 Cf. Porfirio, V. P. III y XIV y Eusebio, H. E. VI, 19, 6 (Velasco Delgado

cuando lo aplica a las diferentes perspectivas (desde el punto de vista gnoseológico) o denominaciones (desde el punto de vista lingüístico), con las que tanto los creyentes judíos como los cristianos, enfocan, analiticamente, la naturaleza única del Verbo<sup>1</sup>.

Desde una perspectiva semántica, por lo tanto, la idea de las distinciones, desdoblamientos o separaciones que mentalmente se ve forzada a ejecutar la razón del hombre en lo que de por si, por más que ontológicamente compuesto, es una unidad, es común a ambos autores, así como el mutuo rechazo de que las discriminaciones representativas pertenezcan connaturalmente al objeto representado. Ahora bien, los campos de aplicación de ambos pensadores también son claros en nuestro caso, pues mientras que Origenes el cristiano puede utilizar el concepto con máximo provecho refiriéndolo a los diversos nombres escriturísticos del Verbo y a sus diferentes funciones, Plotino, en este comienzo del Contra gnosticos lo emplea contra la división interna del Pleroma gnóstico (= Espíritu o mundo inteligible del Neoplatónico) que representan los Eones del mito valentiniano, por supuesto, que en la forma literal como los entendía Plotino y en este instante, concretamente, bajo la forma bien calificada del Noús y del Logos.

Pero veamos si nos es posible progresar un poco más en nuestra identificación de las líneas eneádicas que comentamos y, con ello, justificar con mayores títulos nuestra versión, ya que la interpretación de otros críticos así lo enige.

Salvo escasas excepciones, la traducción de este breve paso, es literalmente correcta, sólo que los intérpretes suelen silenciar su contenido o cuando se refieren a ella no facilitan una explicación justificada 18.

II, p. 381). Para la cuestión de los dos Orígenes, el cristiano y el pagano, cf. nuestro art: "Gnostica. El capitulo XVI de la Vida de Plotino de Porfirio", en Salestament 3. (1974) n. 487 n. 19.

Salestemem 3, (1974), p. 467, n. 19.

"I C.M. Haux, Origène et la fonction revelatrice du Verbe incarné, Paris, 1958, pp. 95, 237 y especialmente 273. El fondo, de mayor amplitud, se descubre

también en Filón Alejandrino y en el C. H.

<sup>&</sup>quot;I Asi vierte Ficino. "Igitur neque its plura in mundo inteligibili, neque exceptationes illic superocucas, ques non admittunt, ponere decte." (Plotini Enneades, Edd. Creuzer-Moser, Paris, 1855, p. 95); no fue, sin embargo, tan feliz Bouillet: "No reconnaisone donc dans le monde intelligible rien de plus que tois principes, sens ces fictions superflues et inacceptables"; (Ennéades I, p. 281) y Brithier, apenas lo punificase: "Donc rien de plus que de trois hyportases: "n'admetons pas dans les intelligibles ces incentions superflues auxquelles ils se refusent" (Ennéades II, p. 113). Con superio precisión S. Mackenas: "Therefore we must affirm no more tham these three Primals: we are not to introduce superflueus distinctions unbich their nature rejects" (The Bineade, London, 1969, p. 134) y su colega también en inglés A. H. Armstrong: "One must not, then, posit more beings than there, nor make superflueus distinctions in the realities of the intelligible world which the nature of these realities does not admit" (Plotinus III, p. 231). La versión de Harder corre asi: "Man hat also nicht mehr Wesenheiten als die genometen arcusetzen, auch in den oberen Hypostaten keine müstigen Gedankenez-perimente, die dort keine Stelle haben" (Plotins Scriften, Bd. III, s. p. 109). Y la última de las traducciones de nuestro pasaje que se ha becho, la italiana de

No hace mucho el traductor de les Enéadas al italiano. Vincenzo Cilento, al comentar nuestro texto sin determinarse en una solución propia, parecía atenerse en lo que se refiere a su exegésis, a lo sostenido por W. Theiler en la nueva edición, traducción alemana y comentario de R. Harder, en cuya tarea le ha acompañado particularmente R. Beutler, Pero, lamentablemente, esta última opinión no revela una gran solidez. Efectivamente, se comenta así el punto de nuestro interés: El plural de epínoia (véase línea 40) es quizás irónico, va que entre los Eones gnósticos se encuentra también una Epínoia, según Hipólito, Elenchos 6, 20, 4" 19. Pero esta aclaración del comentarista alemán, nos parece ofrecer dos inconvenientes: 10) Dice más que cuanto puede dar a entender un mero resumen recapitulativo, que de ser fiel, difícilmente tiene la posibilidad de extralimitar el material resumido 102 v 29) el pasaje de los gnósticos al que alude Theiler tiene también la característica de cerrar un desarrollo previo, es decir, se trata de la parte final de la noticia que Hipólito nos da sobre Simón conocido como Mago v. en consecuencia, dice así: "Lo dicho es precisamente el mito de Simón, del que Valentín habiendo tomado las bases, les da otros nombres. En efecto, la Inteligencia (Noûs) y la Verdad, el Logos y la Vida, el Hombre y la Iglesia, los Eones de Valentin, son equivalentes a las seis Raíces de Simón, Inteligencia (Noûs), Pensamiento (Epinoia), Voz. Nombre, Razonamiento y Enthymesis; pero puesto que nos parece que es suficiente lo expuesto sobre la fábula de Simón, veamos también qué dice Valentín" (Elenchos, VI, 20, 4)20.

A oios vista aquí nos encontramos en el límite extremo de cuanto Hipólito Romano nos ha informado sobre Simón Mago, que abarca desde Elenchos VI, 9, 2 hasta 20, 4 y que incluye, desde VI, 9, 3 a 18, 7, una breve introducción al tema de la mano del mismo Hipólito y la amplia paráfrasis simoniana que es conocida como la Megále Apófasis 21

ancora, negli intelligibili, quegli eccessi di soprastrutture logiche. Essi non le amme-

 <sup>(</sup>en Paidela Antignostica, Firenze, 1971, p. 228).
 Cf. Plotins Schriften, Bd. III b, Anm., p. 422. Para lo dicho sobre Cilento, 1º Cf. Plotins Schriften, Bd. III b. Anm., p. 422. Para lo dicho sobre Cliento, ver Peideia Antisporitoa, pp. 228, 2, 1 y antes 227, 40. Cf. también A. Ozas, En los albores de la exigente tohonnea. Estudios Valentinianos II, Romae, 1955, p. 137, n. 118, quien siguendo a Cilento en su versión taliana de las Enédada, adopta la traducción de "distinción lógica" para II, 9, 1. Se aproxima bastante a nuestro planteo D. Rolloff cuando dice con referencia al testo que examinamos: "Plotin beginns mit einer knappen Zusammenfussung: Im Bereich des noetón zu den drei bitherigen Seinstrufen wettere ueder als tatachilch oorhanden noch als bloss gedamkliche Unterscheidungen angenommen werden", (cf. Plotin. Die Gross-Schrift III, 8-Y, 8-Y, 5-II, 9, Berlin, 1970, p. 137).
1º Por otra parte, el uso del plural "epinoisi" no es exclusivo de este punto, sino que se encuentra astignimo en II, 9, 1, 42 y se justifica también por el razonamiento que conduce al regressus ad infindium.
9º Cf. Refutatio ornatum haeresium, ed. P. Westoland. Die Griechischen Chris-

<sup>20</sup> Cf. Refutatio omnium haeresium, ed. P. WENDLAND, Die Griechischen Christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderten, Leipzig-Berlin, 1916 (= Wendland), p. 148.

21 Cf. Wendland, pp. 136-145. En la ontología de W. Völken, Quellen zur

Geschichte der christlichen Gnoels, Tübingen, 1932 (= Völker), abarca las pp. 3 a 11. Este mismo tento se encuentra también editado por J. M. A. SALLES-DABA-

y desde VI, 19, 1 a 20, 4, un resumen de noticias biográficas y doctrinales de Simón Mago obra del heresiólogo cristiano <sup>22</sup>. Ambas porciones del libro VI del Elechos, además, aunque atribuidas por Hipólito a un mismo autor, difieren notablemente entre sí por sus características externas, y si la primera parte bien puede constituir un documento directo de la Gnosis, la segunda aporta informaciones indirectas que se reparten entre lo que sobre el mismo protognóstico (según lo quiere la tradición ortodoxa), han escrito Justino Mártir <sup>23</sup>, los Acta Péri <sup>24</sup> e Teneo de Lyon <sup>25</sup>.

En ambos momentos de los registros simonianos aparece la Epínoia, pero también es cierto que en cada uno de ellos, desempeña una función diferente. En los textos que constituyen propiamente un resumen de Hipólito, la Epínoia aparece actuando no en una perspectiva pleromática, sino soteriológica. Representa al pneuma caído, que transmigra y se hace manifiesto en algunas mujeres históricamente famosas (la célebre Elena de Troya y la Elena sacada de un prostibulo de Tiro que acompañaba a Simón). En la síntesis final que hemos transcripto, sin embargo, el sustantivo "Epínoia" se refiere claramente a un ser pleromático (lo que queda también confirmado por el paralelo que Hipólito aduce con los Eones de Valentín). Y esta alusión que se refiere, entonces, no a lo dicho desde Elenchos VI, 19, 1 a 20, 4, sino a algunas afirmaciones de la Megále Apófasis, podría justificar, parcialmente, la interpretación del helenista alemán. En efecto, en la Gran revelación el término "Epínoia" se utiliza como el nombre de un Eón e incluso, en varias oportunidades la Epínoia aparece como el aspecto femenino del Noûs y junto con él. Así oímos decir: "Este es el libro de la Revelación de la Voz y del Nombre que viene del Pensamiento (ex Epinoías) de la gran Potencia infinita" y poco después más aclara-toriamente para nuestro caso: "Y dice que las Raíces existen por parejas a partir del Fuego y llaman a las Raíces. Noûs, Epínoia, Foné, Onoma, Logismós y Enthymesis" con la subsiguiente ratificación: "pero de estas seis Potencias y de la Séptima que existe con ellas, llama a la primera pareja Inteligencia (Noûs) y Pensamiento (Epínoia), Cielo y Tierra". Y el largo fragmento del capítulo 18, 2-7, presenta a la Epínoia en tres niveles por lo menos: la Epínoia solitaria (én monóteti) (= a lo

38 Cf. I Apología 26, 1-3 (Rulz Bueno, Padres Apologistas, Madrid, 1954,

DIE, Recherches sur Şimon le Mage, Paris, 1969. Para Elenchas VI, 9-18 como una parafrasis, cf. J. Frickie, Die "Apophasis Megale" in Hippolyt's Rejutatio, Roma, 1968. 22 Cf. Wendland, pp. 145-148.

<sup>2. 20</sup>c. Actus Vercellenste, cap. 32, que, no obstante sus notables diferencias, er lo que más se aproxima a Elenchov VI, 30. 2 (Wendhand, p. 146). Sobre el problema de las relaciones de este texto con Acta Petri viase W. Schnemenlehre apud E. Hizonezus, New Testament Apocrypha, London, 1965, 11, pp. 290-291.
29 C. W. W. HANNYS (ed.), Sauci Inexact, Librar quinque Adversus Hanner.

<sup>•</sup> C. W. W. HANVEY (ed.), Sanch Irenael, Librar quanque Autorius Hanves, Cambhrighe, 1857 (= Ado. Harv.), I, 23, I+4, I, pp. 180-195. L. Cerfaux ya se ocupó de colocar en paralelo la mayor parte de estas noticias sobre Simón, cf. Recuell Lucien Cerfaux, Cembloux, 1954, pp. 199 y ss.

# FRANCISCO GARCÍA BAZÁN

Uno de Plotino): la Epínoia en la Séptima Potencia o Padre, que carece de pareja, pero que es andrógina y la Epínoia que surge de esta última por autocomprensión (= Noûs/Epínoia)26. Indudablemente. si bien este texto no refleja estrictamente el contenido de los razonamientos que Plotino rechaza, sin embargo hemos de admitir que una mentalidad subdivisoria similar a la condenada se adivina por aquí. Por otra parte, debemos confesar que una concepción parecida es igualmente posible de espigar entre los ofitas de la noticia del mismo Hipólito, la que, además, no está exenta de parentesco con lo poco antes expuesto, ya que también aquí, se da por base escrituraria de la doctrina profesada la Revelación de la gran Potencia 27. Sin embargo, la referencia de Plotino a las "epínoiai" como un Eón gnóstico, supondría por parte del filósofo griego un manejo y familiaridad con el tecnicismo de la Megale Apófasis del que no da muestras en el resto de su alegato 28. Por el contrario, esto sí sucede respecto de más de

<sup>26</sup> Cf. Elenchos VI, 9, 3; 13 y el lugar ya citado 18, 2-7 (Wendland pp. 136 y s. o Volker, pp. 3, 5-6 y 10-11). A. Oraza, Los primeros herejes ante la persecución. Estudios Valentinianas V. Roma, 1956, pp. 284-285 y más recientemente

SALLES-DABADIE, o.c., pp. 48-51.

21 Cf. Elenchos V, 9, 5 (Völker, pp. 24-25). En la línea 26 se nombran las epinoiai junto con otros seres pleromáticos (cones, potencias, ángeles, etc.) y poco más adelante (ls. 29-31) se ofrece el santido que nos interesas, cuando se dice: "porque, dice, el punto que es indivisible, que es nada y constituido desde nada, llegară a ser por pensamiento de si (heautés epinola) una graudeza inabarcable". Las palabras que sigues, sin embargo, y que brazan una equivalencia entre el evangélico reino de los cielos y el grano de mostara, relacionam el sentido pleromático con la soteriología personal. En el Tratado en nombre del Oddios de Bruce, la Epinois aparcoe también como un Bín, el primero del Pleroma, el Pensamiento del Pelerom, como un Bín, el primero del Pleroma, el Pensamiento del Padre (ver Ch. A. Baynes, A. Coptic Canotic Theattee contained in the Codex Bructorius, Cambridge, 1933, pp. 3, 12, 26, 88, 83 y 108 6, respectivamente, C. Schmide, "Unbelanntes alignosticabes Werk", en Koptico-Canotiche Schriffent, L. Lepinzgi, 1935, pp. 362, 29, 383, 4; 385, 14-15, 389, 11; 341, 14 y 349, 35). En el Apórtifo de Juan se muestra la Epinoia luminosa desempeñando en general una función soteriológica (cf. 83, 9-10; 35, 15 sz.; 54, 4; 57, 10 sz.; 59, 5-10; 60, 1-2; 71, 5 sz. y 72, 15 ss. Ver abora nuestra Gnoss. La semeta del dualismo gravisto 2º, Ed. Castañada, 1978, pp. 259-2593.). La misma función se revela entre los tentos de Nag-Hammadi, en el Pensamiento de Norse (D., 2), 28, 1-5 y en Protemnoia trimdifica (XIII, 1), 13, 10-15; 39, 15-20 y 30-35. nada, llegara a ser por pensamiento de si (heautês epinola) una grandeza inabar-

Fuego como un cuerpo que seria el principio generador y destructor, lo que recuerda a la Megila Apofrats, Elenchos VI, 9, 5 y ss. 17, 4 (Völker, pp. 4 y 9) y en tal sentido la referencia podrá también i disigida contra el pyr tecrnuklos de los estoicos (si placet cf. M. Poblenz, La Stoa, Firenze, 1987, pp. 135 y ss.), impiradores de más de una idea de las que discurren por este documento, el hecho de que en Enn. II, 9 (33), 11, 38-29 se encuente el rechazo de una comención del fuero excitado de una concepción del fuego registrada entre los marcosianos (cf. Ado. Haer. 1, 16, 3 [Harvey I, p. 164]), nos inclina a pensar que también aqui lo que se está ponien-do en duda es una doctrina valentiniana. En efecto, se lee en Adv. Hasr. I, 5, 4 (Harvey I, pp. 48-49): "I easefain que el fuego en todos ellos (= tiern, sire y agus) engendra la muerte y la destrucción." Ver también Ado. Hoer, I, 7, l (Harvey I, p. 59) y el Extracto de Theodoto 46 (ed. de Sagnard, Paris, 1970, pp. 161-162). A Andreas Graeser, Plottnus and the Stotes, Leiden, 1972, parecen

habérsele escapado todos estos textos.

un elemento del mito valentiniano. Teniendo por lo tanto en cuenta que en Enn. II, 9, 2, 1, Plotino no rechaza un tecnicismo de vocabulario, sino una modalidad de procedimiento lógico que permite producir, según sus adversarios, resultados paralelos, a los que claramente confiesa conocer como la dualidad espiritual Noûs/Logos del Pleroma valentiniano. Admitiendo también el apoyo de Hipólito, quien ya nos ha señalado la existencia de equivalencias entre los diversos sistemas gnósticos, aquí, en concreto, entre el Pleroma de la Megále Apófasis y el Pleroma valentiniano y sabiendo, por añadidura, que con Enn. II, 9 no nos movemos precisamente en una atmósfera gnóstica simoniana, sino valentiniana, ya que las notas características que se desprenden de este tratado eneádico permiten individualizar bien a los adversarios combatidos por Plotino como valentinianos romanos sustentadores de una doctrina similar a la expuesta en sus grandes rasgos por Ireneo de Lyon en Adv. Haer. I, 1, 1, a 8, 2 (Harvey I, pp. 8-70), sobre estos mismos gnósticos 29, no es de extrañar que, además de la estructura lógica general de las emisiones pleromáticas afín a la descripta por Plotino, se pueda sorprender incluso en el detalle una mentalidad que opera "por epinóias" semejante a la aquí expuesta, entre los representantes de la misma escuela. Efectivamente, dice Ireneo en Adversus Haereses I, 12, 1 (Harvey I, pp. 109-110): "Así pues, el mismo Ptolomeo y sus discípulos nos facilitan esta doctrina... En efecto da dos consortes a la divinidad, la que entre ellos se denomina Abismo 80. Llama también a estas disposiciones Inteligencia (Ennola) y Voluntad (Thélema). Porque, dice, primero ha pensado y después ha querido. Por esto precisamente una vez que estas dos disposiciones, la Inteligencia y la Voluntad, se mezclaron entre sí, tuvo lugar la emisión del Unigénito (Monogénos) y de la Verdad (Alétheia) por pareja. Estos se revelan como sellos e imágenes de las dos disposiciones del Padre. como lo visible de lo invisible. La Verdad proviene de la Voluntad y el Pensamiento de la Inteligencia 81. Y por la Voluntad están exis-

citada, en los capítulos II, III, IV y V.

30 Rec. también Enn. II, 9, 1, 23: "Porque, ciertamente, no vendrán a decir

Nec. también Enn. II, 9, 1, 23: "Porque, ciertamente, no vendrán a decir que El (= 10 Uno) existe, por un lado, en potencia y, por otro, en acto". El detalle ya fue advertido por Bouillet, Envéades I, p. 238, n. 28 y p. 521.

§ Traducimos directamente del texto conservado por Epífanio, Panarion, 33, como superior al griego de Hipólito (Elenchos V, 38) o a la versión latina de los manuscritos de la obra del Obispo de Lyvan, va que el senido gmástico es diáfano. La duda de Harvey (I, p. 110, p. 1) y su enmienda: "The order te disturbed in the Epíphanian text, et le preserved in the Hipólyan, utilt unach dao Tertullian agresa..., carece de justificación textual, ya que los tres pueden derivar de la misma familia de manuscritos correrptos. Nos parece que el origen de la duda del editor inglés de San Ireno, estriba en una exégesis limiteda del textimonio de Enfanto de Salamina. monio de Epifanio de Salamina.

<sup>29</sup> Determinante para esta identificación nos parece Enn. II, 9, 11 buen exponente del mito de la caída de Sofía, según lo muestra el mismo relato de Ireneo. El final de Enn. II, 9, 10 se enlaza apretadamente con esta exposición y, ya con estos elementos en la mano, es posible ir descubriendo las múltiples alusiones que están presentes no sólo en el Contra gnosticos, sino también en toda la "gran tetralogía". Así lo hemos tratado de mostrar en nuestra tesis varias veces

tiendo tanto la imagen masculina de la Inteligencia inengendrada como la fernenina de la Voluntad; así pues, la Voluntad era una potencia de la Inteligencia. Efectivamente, la Inteligencia pensaba la emisión, pero no podía emitir por sí misma lo que pensaba. Pero una vez que llegó a ser la potencia de la Voluntad, entonces emitió lo que pensaba".

Nos parece, por lo tanto, que Plotino aquí, como en todo el resto de Enn. II, 9, se refiere a una misma clase de adversarios, a los gnósticos valentinianos romanos, los que son el objetivo de sus críticas ya desde los años 257/258, urgiéndole determinadas precisiones conceptuales 32; pero, creemos también que en este caso, como en otras oportunidades. Plotino considera a sus antagonistas como un ejemplo específico de una corriente de opinión más amplia, es decir, la de los intérpretes platónicos que al considerar que las ideas o inteligibles se encuentran fuera del Espíritu, permitían el desdoblamiento o multiplicación de la segunda hipóstasis o del Espíritu en varias realidades. En este último caso los nombres de Numenio y de Longino 88, como más próximos a Ammonio Saccas, de algunos platónicos medios 34 y, posteriormente, del mismo Amelio Gentiliano 85, el alumno de Plotino, vendrán fácilmente a la memoria del lector.

<sup>20</sup> Una de ellas, al menos, ya puede ser consultada en nuestro artículo: "Sobre una aparente contradicción en los textos de Flotino. Enn. V, 4 (7), 2, 30 y Enn. VI, 4 (22), 10, 18", en Genethiladon Indorianum, Salamanca, 1975, pp. 177 ys.

88 Consideramos que hacia esta solución más amplia nos remite la misma — Consideramos que nacia esta solución mas amplia nos remne a misma prehistoria de nuestro problema en las *Finedatas*, segúm consta en *Enn.* III, 9 (13), 1. Aqui ya se trata la cuestión de la división del Expiritu en lo que es intuible y el acto de la intuición y reconoce Plotino que tal división (— un Noise) ieposo, unidad y silencio y cor que percibe al anterior) no es real, sino pensada (dé nodes) Le posible que en este nomento (auque no asbemos a ciencia cirta cuál, pues Ens. III, 9 es una suma de fragmentos rueltos e ignoramos tanto la finalidad como el tiempo de redacción de cada uno de ellos Plotino no supiera com certeza los alcances literales del Noña/Logos valentiniano más tande directumente combatido y que por eso en el filósofio griego no haya niagin tipo de retractación (sostienes lo contrario E. R. Dodds, "Numenius and Ammonius", en Les Sources de Plotin, pp. 19-30 y le siguen P. Hadot, Porphyre et Victorinus, París, 1968, I, pp. 428-429 y E. Des Places, o.c., p. 113, n. 3 al Fr. 22), sino una puesta al día de la que siempre freu su doctrina sobre la indivisibilidad del Espiritu que de ningún modo podía permitir la exterioridad de las ideas respecto de el. Pues bien, como claramente se ve en este caso, las dudas engéticas se desarrollan en torno a la interpretación de Tún. 39 e. Cf. para Numenio Frs. 11 (L. 20), 15 (L. 24), 16 (L. 25) y 22 (L. Test. 25) (Des Places, pp. 53, 56, 57 y 61) y para Longino V. P. VXIII y XX. La nota de Armstrong en Plotinus II, pp. 228-227, es muy oportuna. Puede verse también H. Schwytze, "Une inter-prétation plotinienne de Tim. 39 E", en Congrès de Toure et Potitiers, París, 1954, pp. 256 y ss. reposo, unidad y silencio y otro que percibe al anterior) no es real, sino pensada

pp. 25d y 3s.

3º Por ejemplo, Albino, Epitome X, 2-3 (ed. y trad. de F. Louis, Paria, 1945, pp. 56-57), con la ambigüedad, respecto de Flotino, que implica la relación de Dios o el Primer Noda-fon la Ideas. Puede verse el interesante exame de Armstrong, "The Background of the Doctrine that the Intelligibles are not outside the Intellect", en Les Sources de Flotin, pp. 402 y ss.

Si Ci. Proclo, In Tim. III 103, 18-28 (trad. de A. J. Festugière, Paris, 1968, p. 136). Para otros testimonies y su comembrairo visas del mismo Festugière La Recellation d'Hermès Trismagiste, Paris, 1954, IV, pp. 278 y ss.

### PLOTINO Y LA INEFABILIDAD DE LO UNO

#### POR Maria Isahel Santa Cruz Prunes

o Uno, inaprehensible por vía racional, es, en consecuencia, inefable: no hay palabras que puedan expresar ni revelar lo que
el es en sí mismo. El presente trabajo intenta mostrar cómo la
tarea ineludible del filósofo es, sin embargo, valiéndose de un lenguaje
incorrecto y "metafórico", hablar sobre lo Uno para despertar conciencias y encaminar al alma hacia su verdadera y única meta: la
conversión.

La realidad en su conjunto es, para Plotino, resultado del despliegue aespacial y atemporal de una vida que progresa, pluralizándose y complejizándose. Cada uno de los puntos de esta corriente vital se diferencia de los otros estructuralmente, pero existe una plena continuidad, una ausencia de fisuras entre uno y otro nivel. Cada grado de la realidad contiene al que le sigue y es contenido por el que le precede. El movimiento progresa desde la unidad perfecta a la pura multiplicidad; la imperfección se acrecienta gradualmente hasta desembocar en la muerte de la vida primigenia, en la oscuridad de la luz: en la materia. Lo Uno, unidad absoluta que no encierra en su unicidad ninguna alteridad, ningún repliegue, es el fundamento último de todo lo que es. Punto de partida del despliegue de la realidad, origen de la "procesión" es también y por eso mismo la meta que persigue el alma, el término de la "conversión", del movimiento del alma humana que, unificándose, rehace en sentido inverso el camino que la realidad misma ha recorrido en su descenso. Sólo lo Uno —y no la inteligencia puede ser principio incondicionado.

"¿Qué ha de ser entonces lo Uno y cuál su naturaleza? Decirlo no es nada fácil. Ello no es sorprendente, puesto que no es fácil decir qué es el ser ni qué es la forma. Y nuestro conocimiento se apoya en formas" (En VI 9, 9, 1-3). El intento de describir a lo Uno choca con serias dificultades, porque lo Uno no puede ser conocido intelectivamente y escapa entonces a todo lenguaje conceptual. Porque es racionalmente incognoscible, lo Uno es inefable. No se lo puede expre-

sar y, sin embargo, es preciso hablar de él.

Nuestra inteligencia, cuya naturaleza es idéntica a la de la Inteligencia universal, es la más elevada facultad de conocimiento que po-

seemos. Pero, en virtud de su propia estructura, la inteligencia sólo puede conocer lo inteligible. Inteligible es el ser, lo que tiene forma, lo determinado, lo que posee límites que lo distinguen de los otros inteligibles. Aquello que no es ser, aquello que carece de forma, no puede ser, pues, objeto de pensamiento, objeto de intelección. Lo Uno no es ser; no posee forma, ni siquiera forma inteligible; no puede ser, por lo tanto, aprehendido racionalmente 1. "De él no hay logos ni episteme", dice Plotino (V 4, 1, 9), haciendo suya la fórmula que Platón emplea en Parménides (142a). La inteligencia es incapaz de concebir la unidad absoluta. Lo Uno es una unidad anterior y superior a aquélla que la inteligencia puede llegar a pensar, puede llegar a abarcar <sup>2</sup>. La facultad racional del alma, el logos, no llega a él: la facultad que puede llegar a aprehenderlo "ya no es logas, sino mayor que el logos, anterior al logos y superior a él" (VI 9, 10, 7-9). Lo Uno no es objeto de episteme: toda "ciencia", todo saber racional demostrativo, se maneja necesariamente en el terreno de la multiplicidad y por su intermedio resulta imposible acceder a la unidad absoluta. Los objetos de la ciencia son siempre objetos inteligibles, de modo que para alcanzar a aquello que está antes de todo objeto inteligible será preciso dejar atrás la ciencia y todos sus objetos, abandonar todo objeto de contemplación racional, aún el más excelso (VI 9, 4, 3-10).

La inteligencia no puede conocer a lo Uno; la simplicidad absoluta escapa a la aprehensión racional. Pero, paradóficamente, la doctrina de lo Uno aparece para Plotino por una exigencia racional. La existencia de lo Uno se "demuestra" partiendo de la naturaleza imperfecta de la inteligencia: ésta, que es doble, requiere necesariamente un principio que ya no sea doble sino perfectamente simple y requiere un Bien que la plenifique". La via racional de la inteligencia permite acceder a la necesidad de la existencia de lo Uno. Ella advierte que lo Uno debe existir, pero no puede ir más allá, es incapaz de llegar a lo Uno tal como es en sí mismo, incapaz de conocerlo. La inteligencia sabe que lo Uno existe necesariamente, pero no sabe ya qué clase de cosa sea (V 5, 6, 17-21). Lo Uno aparece así a la nazón como una exigencia, como el fundamento que permite explicar y valorizar la naturaleza de los seres derivados, de la inteligencia y del conocimiento intelectual.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> IV 2, 1, 20-22; V 4, 1, 8-9; VI 9, 3, 37 ss; VI 9, 5, 29; V 1, 7, 20; I 2, 2, 22; III 8, 9, 19-32; V 5, 6, 4; V 5, 11, 1-5; VI 7, 17, 16; 36; y 40-41; VI 7, 28, 28-29; VT 7, 34, 5 sr 92; VI 7, 34, 31-31-5; 921-30; VI 7, 34, 1-2. La edicidu utilizada para citas y referencias es la de P. Hisenv-H. R. Schwyzzen, Plosini Open, t. 1-III. Paris, Decelée de Brouwer, 1951-1973.

<sup>2</sup> V 3, 13, 37; VI 9, 6, 12-16; V 6, 6, 32-33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf., por ejemplo, III 8, 9, 1-13; III 8, 11, 7-10; V 6, 3, 20; V 6, 2, 7-10; V 4, 1, 1 ss. Cf. Ducx, J. N., Nature, Contemplation and the One, Toronto, University Press, 1967, pp. 7-9.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. Moreau, J., Plotin ou la gloire de la philosophie autique, Peris, Vrin, 1970, p. 76.

Exigido por la razón, la razón no puede apresarlo: Incapaz de pensar a lo Uno, el alma tiene, sin embargo, la posibilidad de "sentir" su presencia 5: "La conciencia que poseemos de Aquél no se da por la ciencia ni por el pensamiento, sino por una presencia superior a la ciencia" (VI 9, 4, 1-3). Lo Uno se hace presente, se manifiesta, a todo aquél que se ha preparado para acogerlo, a todo aquél que tiene la capacidad de entrar en contacto con él . El acceso a lo Uno requiere un laborioso esfuerzo que es teorético y práctico, cognoscitivo y moral al mismo tiempo. Para llegar a captar la presencia de lo Uno el alma debe replegarse sobre sí mísma, desembarazándose de todo lo sensible. Debe concentrarse en si misma y unificarse progresivamente, uniéndose primero al alma universal y luego a la inteligencia. Para llegar a lo Uno el alma debe, previamente, volverse inteligencia, "intelectualizarse" (VI 7, 35, 4-5). Hasta este punto, el ascenso es de orden racional. Pero una vez que el alma ha llegado a intuir la vida de los inteligibles en el mundo inteligible, ya no puede seguir elevándose racionalmente. Para captar al Bien debe ir más allá de la inteligencia, debe "caer fuera de la inteligencia" (II 9, 9, 51-52), debe abandonar ya toda forma inteligible (V 5, 6, 34-37; VI 9, 7, 14), dejar atrás la dualidad de la inteligencia (VI 7, 35, 1-7; VI 7, 36, 10 ss.). La inteligencia debe dejar de ser inteligencia, retroceder y olvidarse de sí misma si quiere ver a lo Uno (III 8, 9, 29-32). La visión de lo Uno es privilegio de una "inteligencia amante", que se ha "embriagado". que se ha vuelto no inteligente, que ha llegado a "un estado en el que no piensa sino que mira a Aquél de otra manera" (VI 7, 35, 19-33). Lo Uno es sólo aprehensible por aquello superior a la inteligencia que está en la inteligencia misma, "por aquel aspecto de la inteligencia que ya no es inteligencia" (V 5, 8, 22-23) <sup>1</sup>. Para alcanzar a lo Uno la inteligencia debe "saltar" (VI 7, 16, 1-4; V 5, 4, 8). Cuando el alma ha llegado a convertirse en una inteligencia no pensante y está ya en disposición de recibir a lo Uno, nada debe buscar; debe detenerse y esperar en calma la súbita aparición de lo Uno (V 5, 8, 1-4; VI 7, 34, 2.12; VI 7, 36 18-19). El alma entonces lo ve (VI 9, 11, 1-4; V 5, 6, 34-37; VI 7, 36, 18-19) y esa visión la "conmociona" (VI 7, 31, 7-8); lo aprehende por una "intuición repentina" (III 8, 9, 21-22; III 8, 10, 31-34); se "arroja" hacia lo Uno, entra en "contacto" con él (VI 9, 4, 27; VI 7, 36, 3; VI 7, 40, 2; VI 9, 9, 55-56; VI 9, 8, 19-20 v 27), lo "toca" (III 9, 2, 7-3; VI 9, 4, 27; VI 9, 7, 4-5), "coincide" con el (VI 9, 4, 26; 9, 10, 17; VI 7, 34, 6), se "unifica" (II 2, 2, 22; VI 9, 10 9-16; VI 9, 11, 4-8 y 20; VI 9, 9, 34), "participa" de él (VI 9, 9, 46). La manera en que el alma accede a lo Uno "no es una contemplación sino otro

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Para un tratamiento detallado del problema, véase O'DALY, G., "The presence of the One in Plotinus", Accademia Nazionale dei Lincei. Convegno Intersence of the One in Florings , Accademas (Paradonale etc. Lonvegno inter-nazionale sul terms: Plotino e il neoplatonismo in Oriente e in Occidente, 1969. § VI 9, 4, 24-27; VI 9, 7, 4-7; III 8, 9, 22-25. 7 Véase Rixt, J. M., "Mysticiam and Transcendence in later Neoplatonism", Hermes 92, 2, abril 1964, pp. 213-216.

modo de ver: salida de sí mismo (ekstasis), simplificación, abandono de sí mismo, deseo de un contacto, detención, búsqueda de una coincidencia" (VI 9. 11, 22-25) <sup>5</sup>.

Lo Uno, entonces, es el fundamento que la razón erige y que, padiciamente, es incapaz de conocer. Si su existencia es racionalmente necesaria, su "presencia" es sólo aprehensible de una manera no racional. Pero "no racional" significa no "irracional" sino "suprarracional": se accede a lo Uno trascendiendo los limites de la razón, pero de una razón llegada al punto máximo de su actividad.

Más allá de la razón, lo Uno está también más allá de las palabras. No se puede "revelar" a quien "no ha tenido la felicidad de verlo por si mismo" (VI 9, 11, 1-4). "No se lo puede decir ni escribir" (VI 9, 4, 11); es inefable (IV 8, 6, 11; V 5, 6, 24). Ningún nombre le conviene (VI 9, 5, 31). Nada puede serle predicado porque carece de todo accidente, de toda cualidad y, por ello, todo lo que se le añada lo hará deficiente, lo disminuirá, lo pluralizará. Es por eso que, en verdad, es inefable; al hablar, digas lo que digas, estarás diciendo algo. Pero lo que está más allá de todas las cosas, lo que está más allá de la venerable inteligencia, lo que está más allá de la verdad que está en todas las cosas, no tiene nombre; porque ese nombre sería una cosa diferente de él; él no es una de entre todas las cosas y no tiene nombre porque nada puede decirse de él como de un sujeto" (V 3, 13. 1-5). Decir algo sobre lo Uno, aún ponerle un nombre, supone tomarlo como un sujeto, como algo determinado, como un "esto", como un individuo (V 5, 6, 5-7). Es imposible atribuirle cualidades a aquello que no posee quididad (V 5, 6, 22-23). Puesto que no podemos expresar a lo Uno en sí mismo, sólo nos queda hablar sobre él. Las palabras giran a su alrededor sin tocarlo en su intimidad. No pudiendo decir lo que él es, decimos lo que él no es. Pero al decir que no es esto o aquello estamos siempre partiendo de esto o aquello; para negarle un atributo estamos siempre partiendo de las cosas que son inferiores a él (V 3, 14, 1-8). Dicho en otros términos, hablamos de lo Uno negativamente (diciendo lo que no es) y regresivamente (partiendo de la consideración de lo que deriva de él) 10. Partimos del ser y negamos a lo Uno todo atributo que corresponde al ser. A ello nos obliga la naturaleza misma del lenguaje, que es la expresión verbal del pensamiento. El lenguaje es un lenguaje del ser porque la inteligencia puede pensar solamente el ser. El pensamiento funciona sobre la base de las categorías de identidad y alteridad: aprehende la identidad de una cosa por su alteridad con respecto a otra cosa (VI 7, 39,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Para el vocabularje del "contacto" y sus alcances, véase O'DALY, op. ctt.;
ARNOU, R., Le désir de Dieu dans la philosophie de Plorie, 28 ed., Rome, Presses
de l'Université Grégorieme, 1967, pp. 255 ss., y Rust, J. M., Plotinus, Cambridge
University Press, 1967, pp. 213-230.

<sup>\*\*</sup> III 9, 9, 23; III 8, 10, 29-30; III 8, 11, 12-13; V 9, 13, 9-20; II 9, 1, 7; VI 9, 3, 51-52.

<sup>16</sup> Cf. Moreau, J., op. cit., p. 76.

1-8). El lenguaje, transcripción del pensamiento, connota necesariamente una dualidad y de ahí su ineptitud para abrazar a aquello que sobrepasa toda dualidad. No hay lenguaie oral ni escrito capaz de traducir con exactitud un modo de aprehensión suprarracional. De ahí que todo lo que podamos decir de lo Uno no es evidente ni claro en la medida en que "hablamos de él sin tener sobre qué apoyar el pensamiento" (III 8, 9, 17-19). Tanto al atribuir como al negar a lo Uno ciertas características estamos hablando de él regresivamente, por referencia a otra cosa. De lo Uno sólo podemos hablar transfiriéndole atributos inferiores que son propios de lo que es posterior a él. Si lo hacemos es debido a la imposibilidad de poseer un lenguaje que le sea adecuado, puesto que no tenemos manera de predicar nada de él con propiedad (VI 8, 8, 3-6). Si lo llamamos "Uno" es por analogía con el punto y la unidad numérica, para señalar que la unidad absoluta es simple e indivisible (VI 9, 5, 29 ss.). El nombre "Uno" encierra solamente una negación de la multiplicidad (V 5, 6, 25-36). Decimos que lo Uno es "lo que está más allá del ser", pero esta designación tampoco logra abarcar su naturaleza sino que apunta a negar a lo Uno una determinación, indica que lo Uno no es algo que es, no es un individuo (V 5, 6, 8-17). Al decir que es "causa" o "principio" o "fuerza productora" no estamos atribuvendo un accidente a lo Uno sino a nosotros mismos; expresamos nuestras propias afecciones, lo enfocamos desde nuestro punto de vista; lo Uno no es causa ni principio en sí mismo sino para nosotros que provenimos y dependemos de él como la realidad toda (VI 9, 3, 49-54). Si lo llamamos "Bien" es en el sentido de que todo lo desea (I 7, 1, 20-22; I 8, 2, 1-5; V 1. 6. 50-53; V 5, 12, 11); todo actúa por él y dirigiéndose a él (III 8, 11, 8-10; VI 8, 7, 3-6); todo conoce por el deseo de conocerlo (V 6, 5. 5-10). Es bien para las otras cosas pero no para sí mismo, porque siendo absolutamente uno no puede ser nada para sí mismo (VI 7, 41, 27-31; VI 9, 6, 40-42). La atribución positiva como la negativa adolece del mismo defecto, porque afirmar que lo Uno es algo o negarlo es siempre enunciarlo por referencia a otra cosa, "Pero él no puede tener relación con nada: es lo que es antes de todas las cosas. Suprimamos incluso la palabra es, para suprimir con ella la relación con las cosas que son' (VI 8, 8, 13-15). La simplicidad de lo Uno es apenas expresable por un lenguaje que connota dualidad. Y si Plotino habla irremediablemente en términos dualísticos, se esfuerza en señalar que lo está haciendo "incorrectamente" (VI 8, 13, 1-5; 47-50), que habla así porque es incapaz de expresarse de otra manera (VI 8, 18, 52-53). Debido a la necesidad de utilizar nombres que no convienen a lo Uno, podemos restringir toda atribución precediéndola de un "como si" o "por así decirlo", decir que posee "algo así como" la existncia, la actualidad, la vida o la conciencia (VI 8, 7, 46-54) 11.

¿Por qué entonces, consciente de la imposibilidad de expresar lo Uno, Plotino se empeña en darle un nombre, en hablar de él y sobre

<sup>11</sup> Cf. DECK, J. N., op. ctt., pp. 10-11.

#### MARÍA ISABEL SANTA CRUZ PRUNES

él escribir? Si hablamos de lo Uno es por la necesidad de comunicar significativamente su presencia, de sugerirla, de remitir hacia él, de despertar al alma, exhortándola a perseguir una contemplación de orden superior (VI 9, 4, 11-15; VI 9, 5, 39-45; III 8, 9, 13-14; V 5, 6, 22-25). Hablamos de lo Uno con la intención de "indicar un camino a aquél que desea contemplar" (VI 9, 4, 14). El lenguaje, con toda su incorrección, es el único recurso del que disponemos para sacudir al alma y hacerle tomar conciencia de su destino superior. Las palabras sólo podrán sugerir el camino y la necesidad de recorrerlo; sólo hasta alli llegan, puesto que "la contemplación es ya obra de aquél mismo que desea ver" (VI 9, 4, 15-16). La misión del filósofo es, como decía Platón, "regresar a la caverna", despertar conciencias y arrancarlas de la mediocridad: "quien se ha unido a Aquél y con él ha tenido un contacto suficiente, debe ir a anunciar a los otros, si lo puede, qué es la unión de allá" (VI 9, 7, 21-23).

### LOS SENTIDOS DEL "SER EN" EN PLOTINO

# Pon Mercedes Riani

"¿Por qué no hacer una categoria de lo que está en un recipiente, de lo que está en la materia, de lo que está en un sujeto, de cómo la parte está en el todo y el todo en la parte, del género que está en la especies y de la especie que está en el género?" (VI, 1, 14; 16-23)<sup>1</sup>.

Pero aunque de hecho Plotino no se haya decidido a modificar el cuadro categorial aristotèlico —porque esta claro que el "nov" puramente local del Organon no llena las exigencias del párrafo citado—, este "éveivu" funciona en él como una verdadera categoría nueva, y hasta como la categoría: toda realidad salvo el Uno (V, 5, 9, 33) se define para Plotino por el puesto que ocupa, por el "en qué" está, y en el caso de lo Uno por lo que "está en" él. Cierto que ya es un lugar común hablar de este pensamiento jerarquizante y estático de la tardía Antigüedad, de emanatismo, de metafísica solar, del mundo del fulgurar eterno; pero justamente porque parece ir tan de suyo es que resulta vagamente inquietante: Ortega solía decir que estamos demasiado enfermos de pensar las palabras en vacio. ¿Qué quiere decir Plotino cuando afirma que algo "está en" otra cosa? De esos se trata.

¿Por qué "el mar no está en la red sino que la red está en el mar" (IV, 3, 9; 40) o "el alma no está en el mundo sino que el mundo está en el ela" (V, 5, 9; 30)? Obviamente porque la red es "más chica" que el mar y el cuerpo "inerior" al alma; en el mar caben infinitas redes y al alma le cabe la posibilidad de animar infinitos cuerpos: siem-

¹ Corriendo el riesgo de aparecer como menospreciando la más que fundada tradición que ha guiado a los traductores en el desesperante lenguaje eliptico de Plotino —que indudablemente debia estar exmpletado por complicidades de escuela o hasta por gestos—, hemos realizado una versión directa de los tentes que se citan, manteniendo las elipsis, las sustantivaciones 'heideggerianas' —el a partir de, el como si, el aqui, el desde, el algo. ... — y la ausencia de sujetos, o inchivendo lo imprescindible entre corchetes. Las referencias corresponden al tento griego que incluye Brébier (Emedades I-VI, Belles Letres, Paris 1924, reed.), aunque la traducción se aparta casi siempre de la propuesta por el, que nos cristinas. Cuando las dificultades nos han superado en forma muy evidente, hemos recurrido a la versión más neutra y literal de Cilento (Enneadi, Ed. Laterza, Bari, 1949).

pre el primer sentido del "estar en" es el de "ser inferior a" 2. Tal vez la tabla más sistemática de los "modos del estar en" sea la proporcionada por VI, 4 y 5, que Porfirio títuló precisamente "de cómo está lo Uno en lo Múltiple": el Noûs está en lo Uno, las esencias están en el Noûs, las almas están en el Alma universal, el cuerpo está en el "alma divisible según la cantidad", lo sensible está en la razón seminal, la razón seminal está en la parte "inferior" del Alma del mundo, los accidentes están en la sustancia, la materia está en la forma, la especie está en el género, el tiempo está en la eternidad... y la lista continúa. Desde luego no es un estar local; "el Alma está en el Nous pero no localmente; ninguna de las cosas de que hablamos aquí está en un lugar" (V, 2, 2); la sola mención de realidades como el Noûs, la eternidad, las esencias lógicas, lo excluye. "Todos los seres están en el Noûs no como en un lugar, sino como siendo para ellos una unidad (úc σὐτὸν ἔχων καὶ ἕν ὧν αὐτοίς; V, 9, 6; 1-2)" 8; digamos nosotros como estructurándolos, sintetizándolos, agotándolos; el continente "confiere unidad" al contenido, y por ahí vamos sospechando que el tan huidizo Uno puede ser precisamente este conferir unidad ("tal vez este nombre Uno' comporte tan sólo la supresión — apoiç— del ser muchos'; V, 5, 6), que se ejerce a todos los niveles de la realidad; y que no es caprichoso el título del siempre desdeñado Porfirio: cada par de contenidocontinente repite la relación en que está lo Uno con lo múltiple.

Desgraciadamente a la frase citada sigue la poco feliz comparación con las ciencias que pueden estar en el alma sin que hava confusión, o de los corolarios en el teorema, o de los cuerpos en las razones seminales (y decimos "poco feliz" siguiendo a Bergson en su curso de 1902 sobre la sexta Enéada), todos casos limitados al "estar" de la parte en el todo, y que encarrilan el pensamiento i por el lado de que se trata de una explicatio con respecto a una implicatio, como diría Nicolás de Cusa, y como lo dijeron desde Erígena todos los llamados "panteístas", que dígase lo que se diga eran ya cristianos, y por ende partían de otro concepto del tiempo. El mundo no está "implícito" en el Alma; el tiempo no está agazapado en la eternidad ni el Noûs enroscado en lo Uno para desenroscarse luego, aunque sea en un pro-

nosamente Plotino.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Con la excepción de "las partes están en el todo", que incluye las Ideas que están en el Noûs, las especies en su género o el ser vivo en su razón seminal (cf. V, 9, 6; 1-13), casos todos en los que se da un "desarrollo" intemporal pero concebible en términos de tiempo, del tipo de el circulo es el desarrollo del centro, pero de hecho el centro no se despliega" (VI, 8, 18).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cierto que, llevando a la neurosis nuestras pretensiones de literalidad, esta sustantivación de Ev que pulha en las Endedas paretasolies de Incananacion curdinal como al ordinal; "el Primero" —de todas maneras también aparece do πρώτου, por ejemplo V, 5, 5-, reforzado por el hecho de que el Nois sea también llamado muchas veces ὁ δεύτερος (por ejemplo V, 5, 3; 4) y el Alma δ ύστερος (IV, 8, 5); la frase citada se transformaria entonces en algo sai: "no como en un lugar, sino como lo que se coloca en el primer lugar", y por ende gobierna, jenraquiza u ordena, más "unifica". \* Nuestro pensamiento moderno dinámico y dialéctico; gnóstico, diria desde-

### LOS SENTIDOS DEL "SER EN" PLOTINO

ceder sin tiempo; entre otras cosas porque así "la libertad — rô êp ûşitv—
no sería más que una palabra" (III, 1, 7). Son en cambio infinitamente
más numerosos los lugares en que ese estar en "como siendo una unidad" se patentiza como un depender, ser inferior, ser engendrado por,
necesitar, venir después, inclinarse hacia. "Un ser engendrado necesita
de otro para nacer, y lo necesita en absoluto; es por eso que está en
otro (V, 5, 9; 2)"; "todo lo que está en otro viene de otro" (II, 9,
1: 10-11).

Que el cuerpo esté en el alma, por ejemplo, significa que "está inclinada" hacia él, y justamente de lo que se trata en la purificación es de "dejar de estar en" el cuerpo superando la inclinación (νεύσις) que se tiene hacia él; "...por eso el Demiurgo puso al alma fuera del mundo y lo rodeó con ella (...); cuando Platón nos recomienda separarnos' del cuerpo no quiere significar una separación local sino que entiende que no se tenga inclinación —μὴ νεύσει— hacia el cuerpo, y que se sea algo extraño a él -άλλοτριότη τι-" (V, 1, 10; 18-27). "Estar en" es entonces "estar inclinado hacia" si es que para dejar de estar hay que evitar la inclinación; porque se puede dejar de "estar en" el cuerpo - justamente de lo que no tienen idea los gnósticos, a pesar de que hablan tanto de "salir" de este mundo; II, 9, 18; 38- si se deja de depender de él. Plotino dice aquí vevous, en otras partes hablará de δρεξις, ese extraño principio que define a todo lo que no es Dios, "porque Dios a nada aspira" (II, 9, 15; 7); por eso dijimos al principio que el "estar en" jamás puede aplicarse, ni siguiera analógicamente, al Uno.

Estar inclinado, depender, ser inferior... no es nada extraño que se siga discutiendo si en Plotino hay o no "panteismo", porque no basta decir "no hay nada en lo que ét no esté" (V, 5, 8) para que el mundo sea la explicatio de Dios, ni Dios la totalidad o la unidad del mundo: "[El Bien] no es todas las coasas, porque si así fuera las necesitaria [como el todo a las partes]; está por encima de ellas (V, 5, 12)"; "el principio no es el conjunto de todos los seres sino que todos vienen de ét; no es pues todas las cosas, ni es ninguna de ellas, para que pueda engendrarlas a todas (III, 8, 9)". Es un depender en sentido literal, pender como "estar colgado" (évaquiñova; V, 1, 11)...

Pero "estar en" no sólo no es estar en un lugar, sino tampoco en un tiempo. "Que el devenir en el tiempo no sea para nosotros una dificultad, ya que tratamos de realidades eternas; en palabras les atribuimos el devenir para expresor el lazo causal y su orden (Y, 1, 6)". Ser causa no es venir antes; sobrada es la insistencia de Plotino en esta "génesis intemporal" para repetirla aquí, pero sí puede resultar interesante recordar a propósito de qué la destaca con mayor claridad, y siempre en contextos religiosos: en la crítica a los "guósticos y cristianos" (II, 9), ven la crítica al concepto de "providencia" del estoicismo (III, 2), que a pesar de su mayor valor lógico, sigue inmerso en el antropomorfismo "mítico" que "hace nacer lo que nunca ha sido engendrado" (III, 5, 9). Deiemos de lado que en el caso de los

gnósticos el concepto de Dios que se está manejando coincide más bien con la tercera hipóstasis, el Alma, y que en el caso de los estoicos el Dios providente es más bien el Noûs y esta providencia la procesión del mundo sensible a partir de su modelo , porque lo que importa es cámo funciona el estar em' y no los objetos a que se refiere.

Siempre las afirmaciones más drásticas de Plotino están en un contexto religioso concreto —gnóstico, cristiano, óffico u homérico— y no metafísico puro. Tan concreto y tan experiencial, que hasta el más que lógico Plotino afloja su rigor y califica de "absurda" una posición que, aunque simplista e ingenua, es perfectamente coherente con sus premisas.

Para no salirnos de puestro tema, en los gnósticos —a todas luces los setianos de Alejandría, los que Plotino conoció— Dios no está "en" el mundo. El Dios supremo, al que por contagio con el hermetismo llaman αγνωστος aunque no sea realmente "incognoscible" sino solo "desconocido para las Potencias cósmicas" —pero no para la yvious, aun si esta gnosis no es conocimiento sino más bien técnica mágica. para invalidar a las tales Potencias—: nada tiene que ver con el mundo, sino sólo con una porción del alma de los elegidos, con las "chispas" divinas dispersas en el mundo después de la Gran Caída. Es este extranierismo cósmico lo que le resulta a Plotino totalmente inconcebible. No es que no esté de acuerdo; no lo entiende. Conoce los textos -como quedó ampliamente probado después de los descubrimientos arqueológicos en Nag Hammadi-, los cita bien, y es seguro que conversó largamente con muchos adherentes; pero al estar situado en un clima espiritual que incluso pasa por alto la gran experiencia religiosa que irrumpió en el mundo griego con los órficos y que todavía alienta hondamente en Platón, su atrincheramiento en el monismo estojco —v más lejos, homérico— le veda la comprensión de todo lo que no sea la σέβας (II, 9, 16; 54), la veneración por el mundo de "la antigua helenidad" (II, 9, 6; 6). El mundo es un "viviente perfecto", eterno y divino, y el alma está inmersa en este todo que lo sostiene y funda, y ligada a su suerte. Por eso le oímos decir, con toda la inocencia in-

### LOS SENTIDOS DEL "SER EN" PLOTINO

genua del que no concibe otra cosa, "si él está ausente del mundo, también estará ausente de vosotros" (II, 9, 16; 26), o "si Dios ejerce su providencia sobre vosotros por qué desdeñaría el conjunto del mundo?" (id., 64-65). Justamente debe desdeñarlo: los grandes maestros gnósticos enseñan que Dios desprecia este mundo impuro que él no ha creado y del que es preciso huir. Y si los "pneumáticos" afirman "el absurdo de que la providencia es sólo para ellos" (íd., 17), es porque la providencia sólo puede ejercerse sobre lo que vale la pena, las chispas exiladas, lo único divino que hay en el mundo. Pero para la "ἀρχαία Ἡλληνική" no hay nada que no sea divino. Si lo que dicen los gnósticos es cierto, "¿cómo habría dioses aquí? (íd., 11-12)". Pues muy simple; no hay dioses "aqui", y los que hay, no pertenecen al mundo. Y en cuanto al espantable "corte" o "separación" que se introduciria, terror de todo místico (Plotino usa el mismo verbo, ἀποτέμνω, con el que acostumbra destacar la continuidad del universo; por ejemplo VI, 9, 9 o V, 2, 1), esta separación es la afirmación central de toda Gnosis: "Tú no eres de aquí, tu estirpe no es de este mundo" (Ginza mandeo, III, 4). Y entonces la ἀρχαία Ήλληνική tiembla ante la temeridad (θράσος, II, 9, 12; 2) de afirmar que "lo divino no estaría en todas partes, sino en algún lugar separado" (ἐν τινί τόπω ἀφορισμένω, ΙΙ, 9, 3, 19-20). Pero si Dios no está en todas partes no está en ninguna, no existe (¿no se defienden monótonamente los Padres de la Iglesia griegos de la inesperada acusación de "ateismo"?); para la antigua helenidad no hay "concentraciones de potencia", ni elegidos, ni τέμενοι, ya que el τέμνω es impío. Y esto le parece a Plotino tan obvio, a pesar de casi toda la historia de la religión griega, que lo incluye entre las "nociones comunes" estoicas 6. Frente a la enormidad de pretender que "lo divino esté en un lugar separado", ¿qué puede empeorar con que los gnósticos conciban temporalmente la generación de este mundo, e incluso la generación de los dioses por una teomaquia? También los mitos griegos lo hacen, pero estos "bárbaros" modernos se han colocado desde el vamos en un despistamiento total sobre cuál es el ámbito de lo divino.

Lo que importa —para nuestro tema— de este punto de fricción entre dos mundos religiosos inconciliables es que "estar en" significa o "estar en todas partes" o estar "en un lugar separado", y en este caso, indefectiblemente depender: "Lo que está en algo, está donde está; en cambio lo que no está en un determinado lugar, no

<sup>6 &</sup>quot;Que lo uno e idéntico según el número pueda estar a la vez integro y en todas partes, es una nocióa común (χοινή ἔννοια), y todos se ven movidos espontáneamente a hablar de 'un dios que está en cada uno de nosotros' como de un único y mismo [ser]. Si no se les preguntara la manera en que este dios está presente, y si no se quisiera someter esta opinión a la razón (διανοία), afirmarian tan sólo que e asi y se detendrian alli. Y este es el principio más solido de todo (πάνταν) θεβομανιστη άρχη), incluso anterior al que afirma que todas las cosas desean el bien, y para que sea verdadero basta que todas las cosas aspiren a lo Uno" (τὰ κάντα elc ἔν σκάνδοι); (V, S. 1; 1-9).

bay donde no esté" (V, 5, 9; 18-19); "si él tuviera un lugar propio (ôbziov) no podria estar presente a lo demás que estuviera en un lugar" (VI, 4, 3; 22-27). Tal vez por eso la figura "mitica" más querida por Plotino para sugerir esta omnipresencia es el politeismo homérico: "... y por encima de todos ellos el gran rey de los seres inteligibles, que muestra su grandeza precisamente por la pluralidad de dioses. No restringir la divinidad a una sola cosa, hacerla ver tan multiplicada como Dios nos la manifiesta, eso es conocer el poder divino" (II, 9, 9).

De II, 9 se extrae pues que "estar en" es "estar en todo" (examinado aquí para el caso de este Dios que va vimos que coincide más bien con el Alma universal), y de III, 2 que "estar en" coincide con la procesión intemporal de lo Uno hacia lo último. Porque es justamente a los estoicos a los que hoy llamaríamos "emanatistas"; no a Plotino, para quien nada de la sustancia de lo Uno pasa a las demás hipóstasis, y lo mismo ocurre con todos los demás pares de realidades relacionadas por vía jerárquica: un "reflejo" nada toma de lo reflejado, sino que es la "reacción" que la superficie pulida presenta ante el modelo. "¿Por qué hay un Primero, y un Segundo, y otros después? Porque el Primero está presente en algo gracias a la aptitud que esto tiene para recibirlo" (VI, 4, 11; 3). Pero en rigor, es este "espejo en general" 7 un "lugar en" el que pueda estar lo Uno, o cuanto menos todo lo que viene después de él? Plotino dice ortodoxamente materia; materia inteligible o materia sensible, receptáculo propiamente dicho o receptáculo por analogía, yúpo por excelencia, el espacio vacío entre, lo que introduce la dispersión y la distancia, la alteridad (II, 4, 5; 35), lo tenebroso (II, 4, 4; 12), el residuo (II, 4, 10; 29), lo que aterra porque arrastra fuera de las cosas (II, 4, 10, 34-35)... Pero si admitimos que la materia aparece como el "continente" o receptáculo de la luz -y entonces "hablarian correctamente los que dijeran que la materia es una sustancia", II, 4, 5; 20-21—, se quiebra el monismo riguroso de Plotino; lo que ocurre en cambio es que estamos frente a una ilusión muy semejante a la que nos lleva espontáneamente a pensar que el mar está en la red o el alma en el cuerpo. Un pensamiento somero, mecánico y no muy consciente (como el de los gnósticos, por ejemplo) lleva indefectiblemente al dualismo; una reflexión profundizada supera en cambio la ilusión: la materia no es lo "otro" de lo Uno.

Con todo, subsiste si la dicotomía "Uno-Múltiple", o por lo menos, dicho plotinianamente, la dicotomía "permanencia-procesión" o "permanencia-audacia". Aunque todo esto se sitúe fuera del tiempo, hay en las realidades divinas un "principio divisor", se lo llame τόλμα o de otra manera. "¿Cómo podrían existir sin comunicarse? Es necesario (ἀνάγκη) que cada una dé de sí a otro; si no el Bien no sería Bien, el Noûs no sería Noûs ni el Alma sería ella misma, si después

<sup>7</sup> Para la identidad de "materia" y "espejo impasible", ver III, 6, 9.

del primer viviente no viniera una vida segunda... Necesariamente todas las cosas deben venir las unas a continuación de las otras" (II, 9, 3; 7-12). Como Platón con su délfica explicación de por qué creó el Demiurgo — "porque era bueno y en lo bueno no caben celos"—, tampoco Plotino proporciona mayor claridad que la de decir que "todo ser llegado a la perfección engendra". Está descartado por mil lados a la vez que esto sea un desliz hacia las explicaciones "miticas" de los gnósticos, que "preguntan por qué fue hecho el mundo, por qué existe un alma y por qué produce el Demiurgo" (II, 9, 8; 1-5). ¿Entonces?

No pretenderemos, por supuesto, resolver de un plumazo la eterna cuestión del misterio Uno-Múltiple. Pero como nuestro heredado horror al vacío nos hace preferir una mala explicación antes que ninguna, arriesguemos ésta, no demasiado original por lo demás: ¿y si la tendencia a la multiplicidad no fuera algo que pertenece esencialmente a las realidades divinas, sino el único modo en que nosotros podemos captarlas, al menos fuera de la experiencia del éxtasis, que con toda su ambigüedad sirve por lo menos de criterio para invalidaz seguridades? Nada dice Plotino de lo Uno en sí mismo; es más, asegura que nada puede decirse. Todo lo que afirma de él lo configura como ó yevvóv por antonomasia, algo así como la creatividad pura. "Antes de que hubiera creaturas, Dios no era todavía Dios; era el que era. Cuando la creatura fue, Dios ya no fue Dios en sí mismo; fue Dios de la creatura. Por eso pido liberarme de Dios, del Dios que concebimos como origen de las creaturas..." (Meister Eckhart, Beati pauperes spiritu...). Este "Uno" de la filosofía ino será sólo "el dios de las creaturas"? La fórmula de Plotino no es muy diferente de la de Eckhart: "Cuando decimos que él es causa, no afirmamos algo que le corresponda a él, sino a nosotros (έπει καὶ τὸ αίτιον λέγειν ού κατηγορείν έστι συμβεβηκός τι αὐτῷ, ἀλλ 'ὑμίν)", VI, 9, 3; 49: ο bien "no es por sí mismo, sino por las demás cosas, que él es el Bien" (VI, 9, 6; 39-42); "lo designamos así para nosotros mismos, y al modo de un como si" (δηλούντας δὲ ήμιν αὐτοῖς ὡς οἶόν τε; VI, 2, 17; 5).

Y aunque no son muchos, no faltan indicios para pensar que Plotino creyó cue esse poder "divisor" estaba en el intelecto humano. "Esta unidad (τὸ γὰρ ἔν τοῦτο) avanza en cierto modo hacia lo diferente de ella, en cuanto le es posible; se parece entonces a una pluralidad (πολιά ὄν φανείη)"; VI, S, 1; 14-15. Φαίνομαι significa tanto parecer" como "aparecer" de cierta manera; la multiplicidad sería algo así como el modo en que se nos aparece esta unidad en cuanto la consideramos como "avanzando" hacia las cosas. Pero hay más: "Porque todos los seres son uno (εν ἄρα αντα τὰ ὅντα). Pero viene la razón a someter a examen esto: ella misma no es algo unitario (οὐχ ἐν τι ἄν) sino algo que se fragmenta (τι μεμεσμαμένον); además utiliza en su investigación la naturaleza corporal (...) y divide (ἐμέρισε) la sustancia inteligible, y no cree en su unidad (τῆ ἐνύτητι οὸ πλίστησεν αὐτῆς VI, 5, 2, 1-5). El ser y la inteligencia son una

naturaleza única (μία φύσις); también lo son los seres, y el acto de ser, y la inteligencia, los pensamientos, la forma, el acto; somos nosotros los que separamos" (literalmente "por obra nuestra resulta esto fragmentado", μεριζομένων ὑψ' ἡμῶν) "porque la inteligencia separadora (μερίζων νοὺς) es distinta de la indivisible y no separadora" (V, θ, 8, 19-22).

Ya en el mito se perfila esta tendencia "separadora", como vimos ances, y el mito no es para Plotino un modo de conocer inferior. "Es propio de los mitos distribuir en el tiempo y separar (bauçeiv) unos de otros seres que de hecho no están separados" (IV, 8, 4); lo cual no es sino una consecuencia directa de la "pérdida de las alas": "cuando el alma permanece mucho tiempo en este alejamiento y separación de todo, sin dirigir su mirada hacia lo inteligible, se aísla, se debilita, multiplica su acción, y no encara sino fragmentos" (VI, 8, 4), Y si esta Caída siempre está ocurriendo, porque debe ser tan intemporal como la procesión y como la conversión, funciona como una imagen para un estado indigente del hombre.

Frente a esa tendencia separadora, casi no hay afirmación que Plotino repita tanto como ésta, como si temiera olvidarla: "nada está separado por un corte de lo que le precede (οὐδὲν δὲ τοῦ πρὸ αὐτοῦ ἀπηστηται οὐδ' ἀποτέτμεται); πο estamos escindidos, ni hay separación (οὐ γὰο ἀποτετμήθα οὐδὲ χωρίς ἐσμέν)"; VI, 9, 9. Y no hay literatura en eso de que Plotino podría temer olvidarla: es un dato del extasis. y por lo tanto es puntual y pasajera. Terminado el momento de la coincidencia con esa unidad, vuelve a funcionar el habitual μερίζων νοῦς, y a aquella unidad revelada sólo cabe recordarla, extraer conclusiones filosóficas de ella, y vivir de modo de no desmerecerla. Cuatro veces en cinco años; así lo cuenta Porfirio (Vida, 23), y son los cinco últimos años, los que suponemos más perfectos... Porque una de las cosas de que sí hablan, y mucho, los "místicos del silencio", es de cómo se ve la realidad después que ha fulgurado el éxtasis. Al "Cántico del sol" de Francisco y a aquel dístico de Silesio "la rosa que aquí mira tu ojo indiferente, en Dios ha florecido desde una eternidad", corresponde en Plotino la sobrecogida descripción del "Mundo inteligible" (¿del "mundo cuando se hace inteligible"?), individual, vivo, lleno de colores y perfumes, pero sin la separación reciproca de las partes, y sin la necesidad de desarrollarse en el tiempo, porque es perfecto ya (cf. VI, 7, 16). "Considerando el espectáculo del universo, debemos suponer que el orden universal se extiende siempre a todo, hasta a lo más pequeño; este arte admirable se da no sólo en las cosas dívinas sino en lo que uno pensaría que es demasiado pequeño para la providencia, en la variada maravilla que hay en cualquier ser vivo, en las plantas y en sús frutos y hojas de bella forma, en las flores y tallos y en la variedad de colores, que no fueron hechos en una sola

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Die Rose, welche hier dein äussres Auge sieht, die hat von Ewigkeit in Cott also gehlüht (Cherubintscher Wandersmann, I, 108).

vez, sino que no cesan de ser hechos nunca" III, 2, 13 y 14). "Alli el cielo es un ser viviente, y no está privado de lo que aquí llamamos astros, también hay allí una tierra que no está desierta sino máximamente animada, y que posee todos los animales que aquí llamamos te-

rrestres, y plantas..." (VI, 7, 12, 3-8).

Tal es el mundo transfigurado del que la teoría de las tres "realidades divinas" está encargada de dar cuenta, con los pobres medios del "μερίζων νους". Pero no es él el que nos la ha revelado. ¿Por qué, si no, esa "nostalgia" plotiniana, ese "huir hacia la patria bienamada", o las emocionadas evocaciones que las Enéadas traen del errante Ulises o del llamado de Argos o Micenas a los aqueos que languidecen en el exilio (I, 6, 8; 18)? Que no es la nostalgia órfica o platónica por un mundo promordial, ni es la nostalgia gnóstica de un mundo futuro donde no hava mezclas, ni la huida del que tiene "odio por la naturaleza corporal" (II, 9, 17; 1) queda ampliamente probado sólo en II, 9. Pero entonces de qué es esta nostalgia si no hay nada "hacia" lo que se pueda ir en un mundo "que tiene y tendrá siempre el cuerpo que posee" sino en el que todo "está en" algo desde siempre y para siempre? Es nostalgia del éxtasis, de esos rarísimos momentos en que el alma coincide con ese fulgurar eterno que es la realidad. Por eso, si queremos penetrar en las fuentes mismas del convencimiento que certifica la inmanencia del mundo en Dios, tendremos que dirigimos a la experiencia de la que se origina.

Plotino mismo da algunos indicios de que solía recurrir a la experiencia personal cuando se trataba de concebir algo "metafísico": "Examinemos primero en nosotros, como acostumbramos, si hay algo que dependa de' nosotros. Lo primero que tenemos que preguntarnos es que hay que entender con esas palabras, y si conviene transportar esa noción a los dioses y en qué sentido hacerlo..." (VI, 8, 1), o en el famoso pasaje de VI, 8, 1; 1-11: "... muchas veces me despierto a mí mismo escapando de mi cuerpo y me vuelvo extraño a todo lo demás y en el interior de mí mismo veo una belleza tan admirable como es posible. Entonces me convenzo de que tengo un destino (μοῖφα) mejor; mi actividad es el grado más alto de la vida; estoy unido a Dios... Pero después de este reposo en Dios, vuelto a descender desde el Noús al pensamiento reflexivo (λογισμός), me pregunto cómo realizo ahora este descenso y cómo el alma ha podido venir a los cuerpos..."

Y si tratamos de ver en qué consiste este término de la purificación (I, 2, 3) encontramos que también se define en términos de "estar en". "Hay que remontarse al principio interior (ἐπί τὴν ἐν ἐσυτῷ ἀρχήν) y hacerse uno a partir de lo múltiple (ἔν ἐκ πολίῶν γενέσθαι)", '', 19, 3. Quince siglos de espiritualidad cristiana nos han acostumbrado a sentir este "remontarse al principio interior" como una interiorización de tipo agustiniano. Pero Plotino mismo es muy categórico al respecto: "Lo que buscamos es algo así como el centro del alma —τῆς ψυχῆς οἰον κέντρον— o hay que pensar que es σίτα cosα, o sea algo así como aquello hacia lo que concurren todos los centros —εἰς δ πάντα οἰον

#### MERCEDES RIANI

κέντρα συμπίπτει?" (VI, 9, 8; 10-12). "No estamos acostumbrados a ver el interior", ήμεις δε των ένδον όραν είθισμένοι; V, 1, 10. ¿Qué interior? No el "nuestro"; eso es tan común que justamente sirve de punto de partida natural para la especulación analógica, como ya vimos; y la "autoconciencia" (παραχολούθησις Ι, 4, 10; 28 y III, 9, 9; 13) más bien entorpece el camino (I, 4, 10; 20-28) y es indigna del itinerario bacia lo Uno (III, 9, 9; 14). No queda pues sino que sea el interior de las cosas, su meollo, lo que el mundo tiene de "Noûs" y en última instancia de "ser uno". Percepción purificada, diría Bergson; mirada, atención: porque "él no está lejos" (VI, 9, 4; 25) º.

Sin embargo, frente a la tendencia universal a la dispersión, frente a la antiapolínea "audacia" y frente al μερίζων νοῦς, frente a la multiplicidad que es el dato primero de la experiencia humana y sobre todo de la griega, si el místico del olov, del silencio y de la desconfianza ante los nombres, insiste en que con todo debe llamar "Uno" a la "correspiración unitaria" de la realidad —σύμπνοια μία—, es porque "si lo llamamos así es para que este nombre nos conduzca a una noción indivisible y quiera unificar nuestra alma" 10. Así, expresado como una esperanza que es casi una plegaria, sobrecogedoramente incongruente en un mundo por entero penetrado de luz y en el que nada cabe pedir.

<sup>10</sup> ονομάζομεν έν . . τῷ ονόματι εἰς ἐννοιαν ἀμέριστον ἀγοντες καὶ τὴν ψυχὴν ἐνοῦν θέλοντες; VI, θ, 5; 39-41.

Por eso el primer nombre de lo Uno es Belleza (y por eso los gnósticos jamás llegarán a él; II, 9, 18), belleza "viviente" y no "inerte", gracia (ydiog; VI, 7, 22; 24 y 30-31); "em este grado la belleza es la naturaleza del Bien inteligible" (VI, 7, 33; 22); y el segundo nombre es "libertad" ("al referir lo que depende de nosotros al principio más bello que tenemos en nosotros, a la actividad de la inteligencia, admitimos que los principios que la mueven son realmente libres" (VI, 8, 4); o "a veces podemos ver en nosotros una natura-leza semejante a él... que es el acto de una luz semejante al Bien, que es superior al Noûs. Remontámonos hasta esta luz; convirtámonos en ella dejando todo lo demás. ¿Qué podremos decir entonces sino que somos más que libres y más que independiente? πλέον ή ελεύθεροι και πλέον αὐτεξιούσιοι". VI, 8, 15; "el alma es pues libre cuando tiende al bien sin obstáculos y por intermedio del Noûs" γίνεται οδν ψυχή μεν ελευθέρα διά νοῦ προς το άγαθον σπενδουσα άνεμποδίστως; id.).

# LOS TRES NIVELES DE LA DIVINIDAD EN NUMENIO DE APAMEA

## Pon Francisco Leonardo Lisi

"Pues es dificil de captar la intención de este hombre, la que se reduce según algunos a un acuerdo con nosotros, a causa de producir, parecería, a veces opiniones diferentes acerca de los mismos temas."

Amelius (Apud Porphyr. Vita Plotini, c. 17 T 23 L.).

In este trabajo he intentado, en la medida de lo posible, adoptar una postura que diera explicación de los aspectos particulares tratados en función de la doctrina de Numenio en su conjunto. Como en todo escritor antiguo —y mucho más aún en casos como éste en que sólo se poseen fragmentos muy aislados— en Numenio es necesaria una consideración detenida no sólo de cada idea sino también de cada palabra. Aun así, muchas veces el sentido de sus afirmaciones no se nos manifiesta de manera clara. Ante estas dificultades, planteo el siguiente como un simple intento de interpretación.

I

Calcidio, en su comentario al Timeo de Platón, capítulo CCXCV y s., se refiere a la doctrina de Numenio acerca de las relaciones entre Dios y la materia <sup>1</sup>. Según él, Dios recibe el nombre de singu-

¹ La glosa de Calcidio se refiere al 71. 30a as. Considero que em 30a se encuentra condensado no sólo el tema de los parágrafos subsiguientes -objeto del comentario de Calcidio-sino que está sintetizada la tenática del Timeo todo Ya desde la antigüedad, el problema de la cosmología platónicas se habia presentado pasible de interpretación múltiple. Por un lado, Jenócrates y otros platónicos sostivieros, aparentemente, que el Timeo no representaba —en lo que respecta a la creación temporal- la doctrina de Platón. El mundo, según ellos, era presentado —por problemas de esposición (bidonoxalio; ydpy Arist. De Cae. 279b 32s) — como teniendo un comienzo. Por otro lado, hubo una interpretación

laridad, en tanto que la materia es dualidad. Esta, en tanto indeterminada —anterior a la creación—, no es generada; pero, en tanto considerada como limitada —como creación—, es generada (limitatam vero generatam esse). La función de Dios en la creación del mundo es, en este caso, la de ordenador de la materia. Esto se revela en el nombre mismo que le da Calcidio: 'digestor deus". Según este testimonio, Numenio sostiene la dualidad de origen de todas las cosas frente a aquellos que afirman que la materia se formó a partir de la unidad. Contra los estoicos, que consideraban que la materia es definida y limitada, dice que para Pitágoras la materia es infinita y sin límites (Pythagoran vero infinitam et sine limite dicere). Aquí el testimonio de Calcidio concuerda con los fragmentos que poseemos del propio Numenio. En el F. 13 L. Numenio afirma la infinitud y la indefinición de la materia (áóouroc). Por ser infinita es infinitud y la indefinición de la materia (áóouroc). Por ser infinita es infinitad y la indefinición de la materia (áóouroc). Por ser infinita es infinitad per indefinida; por indefinida

literal cuvo origen puede rastrearse hasta Aristóteles (Burnett: Greek Philosophu: Thales to Plato, Mac Millan, N. Y. 1968, p. 276s). La interpretación literal, es decir temporal, de la creación se extendió luego a Atico, Alpucio y Albino. Por otro lado, la interpretación lógica sostenía la producción eterna, el mundo no era entendido como "een aavang hebbend" sino como "niet op zichazell bestaaud; veroorzaakt" (LEEMAN, E. A.: Studie over den Wijsgeer Numenius com Apamea met Uitgave der Fragmenten, Palais des Académies, Bruselas, 1937, p. 41). El problema es determinar a cuál de las dos adhería Numenio. Aquí Calcidio lo presenta sosteniendo la interpretación literal del Timeo. Taylor en su comentario al Timeo (p. 79), al analizar este párrafo, niega enfáticamente la interpretación temporal propuesta por Plutarco. Para él, la afirmación de un tiempo anterior a la creación en el que se produciría el movimiento desordenedo descripto en 30a está en contradicción con la afirmación posterior de que el tiempo y el cielo surgieron juntos. Rechaza incluso el razonamiento de Plutarco apoyado en el mito del Político. Para esto se basa en Ti. 33a 2 y 33c 4. Proclo y Crantor sostenían la inter-pretación lógica del diálogo según el testimonio de Plutarco. En lo que hace al texto mismo no puede quedar ninguna duda en cuanto a la interpretación temporal. Platón, al referirse a la acción del demiurgo, lo hace por intermedio del aoristo, tanto en los participios concertados con el sujeto como en la acción descripta por el verbo principal, tiempo que expresa la acción concluida considerada de un vistazo por el que habla y sin hacer hincapile en el desarrollo. Tanto el texto como el testimonio de Aristóteles —la fuente más cercana y más digna de crédito (Cfr. VLASTOS, G.: The Disorderly Motion in the Timaeus, en Allen, R. E.: Studies in Plato's Metaphysics, Londres, 1967, pp. 363s)- indican la certeza de la aserción que el propio Taylor expresara en su Plato (Londres, 1908, p. 143, citado por VLASTOS, G.: Creation in the "Timaeus": is it a fiction?, op. cit., p. 419): "Plutarch is right in maintaining that the theory of the eternity of the world can only be read into Plato by a violent and unnatural exegesis which strains the sense of the most obvious expressions in the interest of a foregone conclusion"

Dentro del mismo pármão es interesante la completiva dependiente del βουληθείς con la cual se enlaza la concepción numeniana tal como es expuesta por el testimonio de Calcidio. Esta completiva muestra la intención del demiturgo de eliminar el mat ser la medida de lo posible (καττά δύναμεν), mostrando de esta manera la copocición de la χόρα a sus designiso o, simplemente, la impostibilidad de construir un mundo totalmente bueno (φλαῦρος opuesto a ἀγαθός en Men. 90:: εἶτε τι ἀγαθόν ἔχει ἐν αὐτῷ εῖτε φλαῦρον y ορυαστο καλός en Democratio F. 63 Diels: εἰθλογέειν ἐπὶ καλοῖος ἔργμασι καλόν. τὸ γὰρ ἐπὶ φλαῦρουπ

κιβδήλου και ἀπατεώνος ἔργον).

(άδριστος) es irracional (ἄδιογος) y, por lo tanto, incognoscible. Es desordenada y no permanece (οὐχ ἔστηκεν). A través de este fragmento vemos cómo la materia se diferencia como un principio totalmente opuesto al ser. Esa es justamente la conclusión a la que llega Numenio: δτι δὲ τὴ ἔστηκεν οὐκ ᾶν εῖη δυ?.

Dentro de este esquema Dios aparece como la causa de todo bien, correspondiendo a la materia el origen del mal dentro del mundo a Así, en el testimonio anteriormente citado, Calcidio nos refiere que, según Numenio, Pitágoras no considera a la materia como una naturaleza media entre las cosas buenas y malas, género indiferente, a la manera de los estoicos, sino que, por el contrario, la materia es completamente nociva. Numenio remontaría esta interpretación incluso hasta Platón quien, según él, sostendría que Dios es el comienzo y la causa de las cosas buenas, en tanto que la materia es el comienzo de las malas 4. La existencia de la materia dentro del sistema de

2 Otro fragmento en el que hay una alusión al papel de la materia es el F. 12, e travel de una figura que recuerda la imagen del rio fluyente del F. 12 de Heráchito (Nu. F. 12 Li.: ποταμός γάρ ἡ Κλη ροφόλης καλ δέγοροπος; Her. F. 12 D: ποταμοία το σεν αὐτοίουν διβαίνουν εταρ καλ δέγοροπος; Her. F. 12 D: ποταμοία το sons procuredad, anche la desaggiura con la characteria recuerdad de la considerade positivas sus sontrationads, anche la desaggiura del F. 13. Esto a su ver súrve para demostrar que la materia no puede ser el ser. Estos dos fragmentos pertenecen al libro I que —según la reconstrucción internada por Léemas en la obra ya citada, partiendo de las assevanciones de las religiones antiguas, de Flatón y de Frisgorias como piedra de toque—trataria de demostrar que ni los cuerpos ni la materia pueden ser el ser. Pero no se debe confundir la noción de materia con la de nada. Se trata de un principio opuesto al ser y que en necesario para la formación del mundo. Puede parangonarse con la χώρα platónica. Pero sún más allá del medio cultural helánico se encuentran las nocions de las religiones de los pueblos vecinos, nociones que, bajo figuras míticas, afirman también la existencia de una sustancion prexistente a partir de la cual se forma el mundo. Baste nombera a Nun y Nuamer en Egipto, Tiemar en Bablionia: inclusos se encuentran fehom y magina que representan las aquas primordiales separadas en el segundo día de la resectión dentro de la cosmovisión judía. Estas religiones Numenio creis estrucción de la materia, nal como so relata Cal-

cidio que Numenio creía respecto de la materia.

8 FESTUCIÈRE: La révélation d'Hermes Trimégiste, Paris, Librairie Lecolfre,

1953, p. 43, T. III.

FERTUCIÈNE (Op. cit., T. II, p. 115) interpreta a la χώρα como una transposición de la noción de lo otro en la dialectica al orden físico. La γώρα es además la condición indispensable sin la cual no se podría organizar el comos. Sostiene también (p. 117) que es una cuata spositiva de desorden. Vemos cómo, según esta interpretación, se acercan el pensamiento de Numenio y el de Platón. En este sentido, el apameno es un fiel continuador del maestro. No obstante, hay que señalar que l'aylor en su comentario al Timeo (p. 78) se opone a esta interpretación. Contra esto podría sesialare con Conservon (Platós Cosmology, the Timaesus of Plató, laternational Library, Londres, 1966, p. 36): "Again and again, throughout the Timaesus, we are told that the benevolent Demiury designed that such and such an arrangement should be 'as good as possible, with the clear implication that his purpose was restricted by that other factor called Necessity". Cietamente, tal como expone Festugière, la χώρα es a la vez un principio activo y pasito y, como tel, estambién la causa del desordem.

Numenio aparece por lo tanto como una justificación de la presencia del mal en el mundo pero, a la vez, expresa la necesidad de su existencia dentro del universo. El mal se convierte así en un producto ontológico más que en el resultado de una elección humana 5. Dios ha de tener por función ordenar a la materia a partir de su desorden y agitación. La materia será un principio activo que se opondrá con todas sus fuerzas a la acción de Dios y de la Providencia. Pero en la construcción del mundo prevalecerá la acción divina, de manera tal que aquél estará constituido por la unión de Dios y la materia, de Providencia y azar: dei silvaeque, item providentiae fortunaeque coetu cunctae rei molem esse constructam . La existencia de estos dos principios es esencial a la existencia del mundo. Es por esto que alaba a Heráclito quien critica la pretensión de Homero de que el mal fuera eliminado del mundo. No hay ningún estado de cosas en la creación que sea inmune a los vicios: según la enumeración de Calcidio, ni en los hombres, ni en la naturaleza, ni en los cuerpos de los animales, ni siguiera en los árboles ni en los troncos, ni tampoco en el cielo, puesto que en todas partes se mezcla con la Providencia "un castigo de orden inferior" 7. El mundo ha surgido entonces al persuadir Dios y obedecer la materia 8.

Hasta aquí el testimonio de Calcidio nos ha ofrecido una visión dualista de Numenio cuyas características acabamos de enumerar. Hasta qué punto este testimonio concuerda con el pensamiento de Numenio? En primera instancia, es necesario notar una terminología y una concepción que nos traen ecos del Timeo platónico. Aquí no aparece aquella división característica de Numenio: las tres divinidades. Estas no son nombradas y, aparentemente, hay una confusión del demiurgo con el primer principio. Por otro lado, esta visión del mundo con una participación esencial de la materia en él podría dar

<sup>5</sup> En realidad, en sentido estricto se trata del antiguo problema de la providencia y del desorden existente en el mundo que se puede rastrear hasta Platón -con la solución que le da Numenio- pero cuyo origen se encuentra mucho más atrás en el tiempo. En el Fe. 97c se halla la famosa crítica al teleologismo de Anaxágoras que Platón pone en boca de Sócrates a la manera de una auto-biografía de éste y donde Eccens (El "Fedón" de Platón. Edición Crítica, EUDEBA, Buenos Aires, 1971, p. 178, nº 190) apunta muy bien la conexión que existe con la noción de demiurgo en el Timeo. Puede notarse en este párrafo la intensidad de la polémica en ese momento en Grecia.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> T. 30, LEEMANS, op. cit., p. 95.

<sup>7</sup> Ibid., p. 98.

<sup>\*</sup> Iola., p. 90.
8 Esto se relaciona con el Ti. 47e-48a, que, a su vez es paralelo al 30a, anteriormente citado. Como bien lo ha visto Convrono (op. cit., p. 32; cfr. para un análisis similar también Scanca: Plación, Ed. Troquel, Bs. As., 1959, p. 108 s; Scantar, P. M.: Lo obra de Platón, Libreria Hachette, Bs. As., 1956, Cap. IV; Monuoov, C. R.: "Necessitus end Persuasion in Platós Timacus", The Philosophical Reciew, abril 1950, vol. XIX nº 2, pp. 147-183, esp. 151 ss) con este parisgrado. comienza la parte del diálogo que contiene lo que surge da la necesidad (τὰ δι 'Ανάγκης γιγνόμενα) En 30a lo visible era llevado de un estado de desorden a otro de orden; aquí el nacimiento del mundo es debido a ma mezcla de vouc y dvávan.

lugar a suponer que Numenio sostiene una interpretación negativa de éste. Si tenemos en cuenta el estado del pensamiento filosófico en la época de Numenio, veremos la importancia que tiene dilucidar este último punto. El conocimiento de la divinidad suprema se obtiene por una visión inmediata y entusiasta. Pero esta relación con el ser supremo debe ser preparada por una vida pura y devota. Es en este sentido que el neopitagorismo se convierte más en una religión que en una filosofía 9. Por eso se debe determinar la naturaleza y posición del mundo y no sólo del mundo sino también de Dios, puesto que en este contexto están estrechamente interrelacionados el conocimiento teórico y la vida práctica. La metafísica está unida a la ética y la religión. Luego de las críticas a las que ha sido sometido el conocimiento por los escépticos surge una fe en la revelación y la autoridad, por contraposición al escepticismo frente a la inteligencia. Esto se ha de reflejar en cierta medida en el sistema de Numenio, quien recoge los problemas y preocupaciones inherentes a su tiempo: problema de Dios, vida en el otro mundo, etcétera. Pero volvamos no obstante a la cuestión anteriormente planteada que nos remite a dos preguntas subsidiarias: a) ¿qué es lo que se debe conocer?, y b) ¿qué es necesario hacer para poder alcanzar dicho conocimiento? 10. Vemos de esta forma la estrecha relación entre los distintos ámbitos ya señalados. Este trabajo se ha de ceñir a la primera de las dos preguntas.

П

El primer problema nos conduce al corazón de la teología numeniana. Su concepción ha sido explicitada en el περὶ τάγαθοῦ en lo que concierne a los fragmentos que de él poseemos. Por otro lado, también hay testimonio acerca de su doctrina, fundamentalmente los dos testimonios de Proclo en su comentario al Timeo que se refieren a los tres dioses y a su relación, testimonios muy engorrosos y de dilícil interpretación. El πεοὶ τὰναθοῦ nos ha sido transmitido fragmentariamente por Eusebio en su Praeparatio Evangelica. Numenio remonta su doctrina de los tres dioses hasta Sócrates. En primera instancia, separa un dios altísimo y un verdadero demiurgo 11. Probablemente es contra él contra quien -según la opinión de Beutler- se vuelve el neoplatónico Orígenes con su escrito ὅτι μόνος ποιητής βασιλεύς. Es la relación existente entre estos dos dioses la que es necesario analizar, así como su figura.

- a) El primer dios: Numenio llama al primer dios πατήρ 12, τὸ
- Leemans: Numenius van Apamea, op. cit.
   En este punto estoy de acuerdo con lo expresado por Festuciere (op. cit., T. IV, pp. 125 ss), donde afirma que éste es el problema capital de la filosofía religiosa del siglo II.
  - 11 BEUTLER: Pauly Wissowa, col. 669.
  - 12 T. 24 L.

dyaθόν 18. El primer dios ha de permanecer quieto 14; se encuentra conectado con las cosas inteligibles 15. Su estado (στάσις) es un movimiento congénito a partir del cual se despliegan sobre el universo el orden del mundo, la permanencia eterna y la salvación (F. 24 L.). En cierta medida aparece aquí el primer dios como el mantenedor del orden en el universo. Creo que estas palabras de Numenio muestran de forma clara que esta divinidad puede ser considerada como el principio incorpóreo que da fundamento a las cosas del mundo. Fundamento que -tal como dice en el fragmento 13 L.- no pueden ser ni la materia ni los cuerpos. El primer dios es entonces κατασγήσου; la única de todas las naturalezas que permanece fija y nada corpórea; el que no conoce ni devenir, ni crecimiento de ninguna clase 16. Es por eso que la metafísica de Numenio desemboca en una teología. De ahí que su obra metafísica —el πεοὶ τἀναθοῦ— ha de terminar en una caracterización del dios supremo 17. El dios altísimo es principio de la esencia así como el dios demiúrgico es el principio de la generación. Es el origen último del bien, opuesto a la materia, origen del mal. Concuerdo con la interpretación de Festugière que identifica a este dios con el Bien en sí platónico, afirmando que, a veces, es denominado vous a causa de la inconsecuencia del lenguaje de Numenio que sufre una contaminación entonces usual entre platonismo y aristotelismo en materia de teología 18. Este dios puede identificarse —como lo hace Leemans— con la mónada de Pitágoras 18. Se encuentra exento de trabajo, es un dios doyóc y rey (F. 21 L.) 20.

<sup>18</sup> F. 25 L. 14 F. 24 L.

<sup>15</sup> Idem.

<sup>16</sup> He aquí algunos paralelos entre los denominados del primer dios y las caracterizaciones del ser: en el F. 13 L., Numenio afirma que el ser es incorpóreo (ἀσώματος), es lo único que permanece (ξστηχε) y es fijo (ἀραρυῖά ἐστι). No deviene ni crece; no se mueve respecto de ningún otro movimiento (xívnos) κινείται άλλην οὐδεμίαν). En el F. 14 dice que el ser no existe en ningún tiempo, ni deviene; se encuentra en el solo presente. (Aquí hay un parrafo muy significativo que hace recordar al fragmento de San Agustín del Libro XI, 14: 17 de las Confesiones). El ser es eterno (αΐδιον) y sólido (βέβαιον), siempre según lo mismo, no crece ni decrece, ni se vuelve de alguna manera mayor o menor; ni tampoco es movido respecto de otras cosas, ni localmente, ni bacia adelante o hacia atrás, ni hacia arriba o abajo, ni derecha o izquierda. No es movido alrededor de su eje sino más bien permanece y es fijo (ἀραφός) y estable (Éστηκός). En el F. 15 agrega que lo incorpóreo es el ser. No se genera ni corrompe,, ni recibe de ninguna otra parte cambio o movimiento superior o inferior. Es simple (ἀπλοῦν) e inmutable (ἀναλλοίωτον) no es separado de su identidad voluntariamente, ni es forzado por otro a hacer algo. En el F. 17 expresa que es indivisible. En el F. 21 L. afirma que está exento de otra obra. En el 24 dice que el primer dios permanece quieto. Es el principio de la esencia (F. 25 L.). F. 24 L. su estado es un movimiento congénito. Es por demás significativa la similitud de las calificaciones aplicadas al primer dios y al ser.

 <sup>17</sup> Cfr. la reconstrucción efectuada por LEEMANS, op. cit., pp. 17 ss.
 18 FESTUGIÈRE, op. cit., T. IV, p. 127.

<sup>10</sup> Op. cit., p. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> En el mismo fragmento dice que el demiurgo a su vez gobierna yendo

En el fragmento 22 vemos que toda alma surge del primer dios, tal como lo demuestra la clara interpretación de Festugiere <sup>31</sup>. El segundo dios es el que distribuye las almas en los cuerpos humanos. El conocimiento de Dios se revela como un retorno a la unidad originaria. Se trata de una verdadera unión entre el alma que logra la percepción de Dios y el ser supremo. El alma puede entrar en contacto con Dios por medio de la contemplación. Pero esta contemplación ha de exigir ciertas predisposiciones que están relacionadas con el aspecto práctico de la filosofía de Numenio.

Nos resta analizar ahora las posibilidades de conocimiento del dios primero. En el fragmento 20 se afirma que es παντάπασιν άγνοσύμενον. Esto ha sido utilizado por Norden para relacionar a Numenio con fuentes decididamente orientales <sup>22</sup>. Como bien apuntara el autor anteriormente mencionado, la concepción de um dios incognoscible no es propia de la Grecia Clásica. La expresión γιγνώσκειν θεόν, en el sentido negativo, es una expresión muy rara y tan sólo aparece en el fragmento 5 de Heráclito (Diels) <sup>23</sup>. Ni siquiera un escritor que podría suponerse influido por concepciones orientales como es Filón utiliza el término άγνωστος con respecto a Dios. No obstante en επεί μουαχίας define a Dios como άφοιτος καὶ νοητός giro que —según la interpretación de Norden— puede en cierta medida negar la posibilidad del conocimiento racional <sup>24</sup> de Dios. Sin embargo, la incognoscibilidad de Dios supone

a través del cielo. Esto muestra la estrecha relación de la doctrina de Numenio on el pensamiento relajoso del contento ercano-oriental. Allí el dies creador cera también en muchos casos un dios atmosférico (cfr. Marduk, Baal, Enlil, Jahwé (?)). En cuanto a la figura del dios supremo como "deus ottorus" baste citar los ejemplos de Anu, El cananeo, El israelita (?). Esta última idea se encuentra expandida en toda la tierra. Para considerar el caso de los pueblos primitivos cfr., el trabajo de Perazzont, R.: Dio. L'essere celeste nelle credenze dei poposi primitito, N. Zanchelli Ed., Bologna, 1922, T. I.

FESTUGIÈRE, op. cit., T. III, p. 44.
 NORDEN, 'Agnostos Theós, pp. 72 ss.

<sup>28</sup> καὶ τοῖς ἀγαλμασι δὲ τουτέσιουν εξυονται. ὁμοῖον εῖ τις δόμισιο. Αεσγηνεδιατι, οῦ τι τιγνόσιουν θεούς σοὖ δημασις οῦτινές εἰσι. Με parcee que aqui σῦ τι γιγνώσιαν το tiene el sentido que posteriormente tuvo ἄγνωστος, ni siquiera remotamente. Para un examen detallado del problema de la incognoscibilidad de Dios —que desgraciadamente por falta de espacio no podemos desarrollar aqui— cr. Nonmy, op. cit. pp. S3-95. También M. Hanz: Origine et la Fonction Révellatrice du Verbe Incarné, Cap. I, hace una descripción de la situación en este aspecto en el siglo n. Ed. du Seull, Paris, 1953.

<sup>24</sup> Probablemento sea difícil buscar en este punto una congruencia en la doctrina filosica. Filóa parte, como bien apunta 282.xas (Die Philosophie der Griechen in ihrer gezchichtlichen Entudchiung, Olms, Hildesheim, 1983, Parte III, 2, p. 401), de las afirmaciones negatives que lo hacen aparever como lo indeterminado, pues se basam en la oposición entre Dios y el mundo. Dios es sin cualidades (op. cit., p. 403). Sólo se puede afirmar su existencia pero no se puede conocer su seencia (Qu. De. s. immut., 302 D. 382). Pero sin embargo, hay algunos puntos dentro del mismo Filón que lo colocan en contradicción con lo anteriormente indicado. En De. Op. 99, al habita del hombre, lo parangona con Dios, en virtud del passige Cn. 1: 28-27 de la Biblia. Alli dice del intelecto humano: dóportós ça viga êstru vivo vójeux di dönylov Ega vipo beste vivo.

la posibilidad de un conocimiento de la divinidad. Sólo que esta γνώσις θεού no es un logro del intelecto, sino que, por el contrario, se muestra como un don divino. Dios se manifiesta al hombre para sacarlo de la dyvuoia 25.

Creo que, en este aspecto, es Numenio un fiel tributario de la más pura tradición griega. En el fragmento 17 L. nos dice que la esencia o el ser es captable por la razón (λόγος), evocando el pasaje platónico correspondiente 20. Ya he mostrado la relación entre el ser y el dios primero. También afirma que el primer dios es τὸ ἀγαθόν 27 y que es σύμφυτον τη οὐσία 28. Finalmente, el conocimiento del primer dios es obtenido de acuerdo con un método preciso en el cual el alma debe separarse de las cosas sensibles 29. Dentro de los círculos de pensamiento de origen oriental la revelación de Dios es producto de una conducta también ascética. Sólo que Numenio no menciona para nada la gracia divina. Tan sólo podría pensarse en algo similar —y está mencionada de manera negativa- en el F. 11 L., cuando dice: εί δέ τις ποὸς τοῖς

τάς τῶν ἄλλων καταλαμβάνων. Aquí hay una clara equivalencia con el intelecto divino y aplica una terminología al parentesco entre el intelecto, imagen de Dios, y Dios, que hace recordar a la más pura tradición platónica. A pesar de lo y Dros, que mece recorour a la mas pura traducion piatónica. A pesar de no empresado más arriba, creo que es necesario aclarar más aón este punto puesto que quien —oruno Filón— describe la actividad creadora de Dios y la estructura y acción del logos está bastante lejos de sostener la incognocibilidad de Dios. En el parágrafo 71 del *De Op.* (que para mi presenta similitudes con el F. 11 L. de Numenio en cuanto al ascenso hacia la divinidad) es directa la conexión con la tradición griega. La expresión κατασχεθείς ὥσπερ οἱ κορυβαντῶντες ἐνθοngia muestra un estado extático similar al mencionado en Ion 535c, Fedro 253c, etcétera. La parte final del parágrafo -redactada en presente a diferencia del aoristo numénico- muestra quizá la posibilidad de alcanzar algún conocimiento de la divinidad. Parágrafos como los comprendidos entre De Op. 16-25 destacan aún más la posibilidad de este conocimiento. Desgraciadamente este tema se escapa al de la presente exposición. Es posible que aquí se observe también la indecisión que parece haber en otros temas en Filón a causa de la influencia de dos vertientes tan diversas como la griega y la hebrea, aunque quizás un apálisis más definido nos llevaría a la conclusión de que, en este punto, como en casi todo su pensamiento, se ha inclinado por la tradición griega en el aspecto teóricamente importante. (Cfr. posición contraria: Enc. Brit., Philo, T. XVII, col. 860s; Wolfson: The Philonic God of Revelation and his later-days deniers, en Religious Philosophy: A Group of Essays, Harvard Univ. Press, 1961; Id.: Philo: Foundations of Religious Phylosophy in Judaism, Christianity and Islam, Cambridge, Harvard Univ. Press, 1962; DANIELOU, J.: Ensayo sobre Filón de Alejandria, Madrid, 1963, Ed. Taurus, p. 169). Entre las mejores interpretaciones debe contarse —a mi entender— la de Zeller anteriormente citada. M. HARL, en su obra Origêne..., op. cis., p. 89, atir-ma que el dualismo en virtud del cual Dios y el mundo son radicalmente opuestos es de origen oriental. No tiene en cuenta, aparentemente, el pensamiento filónico que -a mi entender- debe encuadrarse en este aspecto, como en tantos otros, dentro de la tradición griega, amén de que a partir de Filón puede rastrearse el dualismo hasta en el mismo Platón, al menos esbozado.

<sup>25</sup> NORDEN, op. cit.

<sup>28</sup> Ti. 28a 1-4. <sup>27</sup> F. 25 L., F. 28 L. <sup>28</sup> F. 25 L.

<sup>20</sup> F. 11 L.

alaθητοίς λιπαρῶν τὸ ἀγαθὸν ἐρικτόμενον φαντάξεται. Dios se encuentra más allá de toda determinación, pero puede ser captado por el noūs, órgano de conocimiento, parte del alma que, a su vez, provieme de Dios (F. 22 L). Esta via de conocimiento —tal como lo señala Festugière— se adquiere sólo cuando se han eliminado todas las vías de conocimiento por los sentidos y la razón. Se trata de un conocimiento místico, pero de un conocimiento al fin y que fundamentalmente aparece como un logro del alma humana. Este dios es ἄρφητος porque está por encima del λόγος; pero también es ληπός νῷ <sup>50</sup>. De todas maneras, en el otro caso se trata de un hombre que merece alcanzar la gracia divina. O sea que la gracia es también producto de una determinada actitud del hombre frente a la vida. Quizá toda la diferencia estribe en que, en un caso, el acento está puesto en el hombre y, en el otro, en la divinidad.

La noción de ἄγνωστος aparece, en cierto sentido, cargada de un carácter negativo en Numenio. La materia es realmente ἄγνωστος. Esto lo expresa de manera inequívoca <sup>31</sup> debido a las características de la materia que hemos enumerado anteriormente. En este sentido, es un continuador de la tradición griega ya prefigurada por Platón y Aristóteles <sup>32</sup>, por lo que Numenio debe ser encuadrado dentro de la perspectiva griega. No debemos olvidar que la sabiduría es un atributo divino y este volverse a Dios, este conocerlo es una verdadera imitatio dei, cargada de sentido en el ambiente religioso griego <sup>33</sup>. La materia,

<sup>80</sup> FESTUCHIRE, op. cit., T. IV, p. 132. Esta expresión no es numeniana sino que está referida a la fórmula de Albinus Did. 10, p. 185, 4 H.

31 La corrección de esta interpretación parece indudable a la luz del F. 13:

"... εὶ ἔστιν ἄπειρος ἡ τῖη, ἀόριστος είναι αὐτήν. εἰ δέ ἀόριστος, ἄλογοςεἰ δὲ ἄλογος, ἀγνωστος. "Αγνωστον δὲ γε οδιαν αὐτήν ἀναγχαίον είναι ἀτακτον, ὡς τεταγμένα γνωθήναι πάνυ δήπουθεν ἄν εῖη ράδια. τὸ δὲ ἄτακτον

ούχ Εστηχεν, ο τι δε μή Εστηχεν, ούχ αν είη όν."

<sup>28</sup> En Fil. 17e se ve claramente que este razonamiento de Platón es un directo antecedente de la argumentación numeniana. El conocimiento de las cosas es posible en la medida en que puede asírselas en su unidad (ἄλλο τῶν ἐν ὁτιοῦν ταὐτη σκοπούμενος Εἰης). En este sentido concuerda el testimonio de Calcidio con las afirmaciones de Numénio y con la obra platónica. La unidad, lo limitado, es lo cognoscielo; ello es en última instancia el primer dios, de tal manera que no sólo no es ἀτγωστος sino que est lo cognoscielo por excelencia. La función que tiene esta cognoscielo!dad de Dios dentro del sistema numeniano la veremos más adelante. También es posible —como lo hace Beutler (Pauly Wissowa, col. 669) citar los fragmentos aristotélicos de Fís. 189a 13 y Met. 994a 1 ss., aunque este último — a nuestro parecer—no es tan claro como el fragmento platónico del Filebo en su conexión con el pensamiento numeniano. Es finalmente en 71. 51a 4-51b 2 donde encontramos también un antecedente claro de la doctrina de Numenio tal como la interpretamos aquí.

<sup>28</sup> Este concepto tiene su expresión más acabada en Tee. 176a 4-b, donde

Se Este concepto tiene su expresión más acabada en 76e. 176a 4-b, donde anto la imposibilidad de eliminar el mal del mundo y deda la necesidad de que esista siempre algo contrario al bien ('Αλλ' ούτ' ἀπολέσθαι τὰ κακά δυνατών· κπαναντίον γάς τι τῷ ἀγαφῷ ἀξὶ είναι ἀκόγκηι, y puesto que no puede haber mal entre los dioses (ούτ' ἐν θεοῖς αὐτὰ ἰδρῷσθαι) sino que se halla en la naturaleza mortal y en este mundo (την ὁ ἐδ νητήν φύουν χαί.

con su ilimitación, su fluir, con su inestabilidad es incognoscible para la razón. Sólo puede ser objeto de conocimiento aquello que se encuentra firme, lo fijo, lo que no está sujeto al devenir, en última ins-

τονθε τὸν τόπον περιπολεῖ ἐξἄνάγκης), Sócrates afirms la necesidad de esforzante por huir lo más promoto posible hacia alli arriba (διὰ καὶ κυριζασθε μορι ἐνθένθε ἐκεῖσε φεὐγειν ὅτι τάχιστα) γ que la huida coasiste en asemejarse a Dios segrán la capacidade. Este concepto, a biem ha sido emocantado en otros contestos, hallis su mássima espresión en Grecia. Esta afirmación de la semijanza del hombre y Dios aparece ya en Egipto donde huer aplicada al Landou estrudiéndose buego a codos los hombres (cf.: Houvuno, E.: Der Memachén der Bidd. Gotter in Asegupión, en Lourar, O.: Die Gottebendzidichkeit des Menachen, Koed Verlig, Munich, 1864, pp. 123 s.).

En la Biblia se encuentran las famosas expresiones d'unut y selem de Ca. I: 28-27 y Gn. 5: 1 (continuación del relato accerdotal) pero no constituyen —esgún algunos sulores— más que una expresión de la adoración antropomórtica de la divinidad. Lo conocreto en el caso de Ismel es que, en lo que hace a la Biblia, estas concepciones no fueron jamás redaboradas y que se refieren al aspecto concerto de la semejanza. Tan sólo en Filón (De Op. 68 ss) se habla de la semejanza y se la relaciona con el intelecto. Lógicamente se trata aquí de un pensador griego pertenceiente a la religión judía, religión que ya había sutirido influencias del zoroastrísmo (cfr. Windexense, G.: Isdir est frantens a l'époque de Farthes, Supl. V. T., 1956, Lembs, E. J.: Brill, pp. 197-241; para el contacto entre judíos y persas ya en el siglo va C., Cfr. Burs, A. R.: Persia and the Greek: The Defence of the West, Londres, 1970, E. Arnold) y, en este caso concreto, del pensamiento helénico.

En Crecia alcanza este concepto todo su esplendor. Desde expresiones como θεοειδής, θεοίσιν ἐοικέναι, etc., en Homero, que se refieren al aspecto corporal y a la semejanza con la figura de los dioses, pasado por las expresiones -en el mismo Homero- que aplicadas también al héroe se refieren al aspecto espiritual, el concepto de inmortalidad a través de la gloria como un asemejarse a Dios, hasta las expresiones aplicadas a los hombres (Canción matrimonial de Safo, donde el novio es llamado 1005 "Apeu, Nem. 6 de Pindaro donde se ve la similitud a través de las obras y donde se afirma también el origen común de dioses y hombre, para nombrar nada más que dos casos) hay una gama de matices innumerables que muestra la preocupación siempre constante por el tema. (Cfr. Roloff, D.: Gottähnlichkeit, Vergöttlichung und Erhöhung zu Seligem Leben, Berlin, 1970, W. de Gruyter & Co.). Es en Heráclito donde se encuentra una de las aproximaciones más cercanas a Platón, puesto que en él la similitud con Dios es alcanzada por medio de la reflexión que conlleva un aumento del Aóyoc presente en el alma. Esto quiza tenga el mismo seotido que en Flatón, la vuelta del alma hacia la divinidad a través de la dialéctica. Así puede afirmar (D. 62): ἀθάνατοι θνητοί. θνητοί άθάνατοι, ζώντες του έχείνων θάνατου, του δε έχείνων βίου τεθνεώτες. Donde debe comprenderse sin duda que lo mortal e inmortal poseen reθνερίτες. Donde debe comprenderse sin duda que lo mortal e inmortal poseen una misma sesencia (σρ. cit., p. 183). Este acercamiento es recompensado en Heráclito, al igual que en Platón, después de la muerte. En Empédocles, el de que, a pear de estar dafada por se cuida, conserva siempre la posibilidad de retornar a su origen. Pero es reciño en Platón donde el asemejarse a Dios se presenta como una tendencia, la actividad misma y no como un resultado. (72e. 176b ss.: όμοΙσσες δὲ δίκαιον και δ'σιον μετά φρονήσεως γενέσθαι). De esta manera, la vitud y el conocimiento se constituyen en un asemejarse a Dios, puesto que lo divino es ya la idea de toda aspiración humana. Más que el volumen del conocimiento se con conocimiento es el proceso de continuo conocer la nota esencial del asemejarse a Dios. En este sentido, Platón está relacionado con toda una tradición y es, a

tancia, aquello que es de la misma naturaleza que el alma racional. ¿Por qué habria de ser incognoscible el primer dios? Tal como sucede en Platón mismo, el alma debe separarse de las coass sensibles y ordenar su pensamiento en las consideraciones del número para aproximarse a lo uno <sup>34</sup>. Como última referencia a este tema, quisiera expresar que, para mí, el texto del F. 26 L. no se refiere en absoluto a un dios incognoscible sino que el uso del participio pasivo (ἀγνουύμενον) tiene un sentido similar a la expresión del F. 5 de Heráclito y alude a que el primer dios es desconocido para el común de los hombres.

b) El demiurgo: El segundo dios es llamado por Numenio demiurgo (F. 24, 25, 21, 28), hacedor (T. 24), segundo νοῦς. Es movido (F. 24) y está conectado con las cosas sensibles e inteligibles (F. 24). Le pertenece el movimiento. El demiurgo es bueno por participación en el primero, no por sí mismo (F. 28 L.). El dios demiúrgico es el principio de la generación. En el fragmento 20 L., nos dice que frente al dios primero, que es simple, el segundo y tercer dios son uno. Porque está en armonía con la materia, por un lado la une; pero, a su vez, es dividido por ella. Es necesario determinar aquí el puesto del demiurgo dentro de la metafísica de Numenio. A primera vista, parecería que se tratara de un mediador entre el primer dios absolutamente bueno y la maldad de la materia. Según el F. 25 L. él hizo el cosmos. Su función no se limita a la creación del cosmos sino que también incluve su gobierno. Sujeta a la materia para que no se extravíe y yace sobre la materia como una nave sobre el mar. Guía en armonía, gobernando con las ideas; mira al cielo dirigiendo sus ojos hacia el dios de arriba y recibe el discernimiento de la contemplación y el impulso del apetito (F. 27 L.). Esta imagen nos trae reminiscencias del Timeo. En efecto, el dios demiúrgico es el propio de la generación y es imitador del primer dios (F. 25 L.). Hace así en este fragmento una equivalencia entre el dios demiúrgico y el primer dios y entre la generación y la esencia. El demiurgo, tal como lo afirma en el fragmento 21 L., μεταστρέφοντος δὲ εἰς τὴν ξαυτοῦ περιωπὴν τοῦ θεοῦ.

la vez, un innovador. Se entiende mejor a través de esto la significación que tiene en Numenio el conocimiento de la divinidad. A partir de Platón, la δμοίωσες δεῷ se convierte en una imitatio del en el sentido activo de que tiene a la divinidad por meta e ideal.

<sup>\*\*</sup> Tal como afirma Dodos (Numenius and Antonolus, op. ck., p. 12) no hemos encontrado hingóm fragmento en el que Numenio llamara explicitamente al primer dios lo "uo" (τὸ ἔν). Sia embargo, en el F. 28 L. in fine aparece la enfática afirmación: τὸ ἀγαθού τοι ἐστι ἔν. Alemas, el F. 20 L. dice del primer dios: δ θεὸς ὁ μὲν χρῶτος ἐν ἑαιτιῷ ἄν ἐστιν ἀπλοῦς διὰ τὸ ἐσιτιῷ συγγιγτὸμινος διάλου μη ποτε είναι διαιρετός. For otra parte, posemos el testimonio de Caledio analizado más seriba (Τ. 30 L.). Alli se aplica el nombre de "singularitas" al primer principio, lo que, a su vez, mostraria la identificación del primer dios y de lo uno. (Cfr. Vtd. Dozogo; Gr., p. 302a. 6: Πυθαγόρας τὰν ἀρχῶν τὴν μονάδα θεὸν καὶ τάγαθόν. Citado por LEEMANS, ορ. ctt., p. 91).

Numenio nos dice que el demiurgo es doble. En el F. 20, el segundo dios y el tercero son uno porque el demiurgo une por un lado a la materia, pero, por otro, es dividido por ella que posee hábito lujurioso y fluye. El demiurgo dirige de esta manera su mirada a la materia, olvidándose de sí mismo, se aferra a lo visible, lo honra y lo conduce también hacia su propia morada, anhelando la materia para sí. Este pasaje parecería estar en armonía con la teoría psicológica de Numenio, en la que el alma es arrastrada a esta vida por sus pensamientos y anhelos de la vida material que la hacen comenzar su caída, puesto que la vuelven más pesada. En el F. 21, en un trozo con claras reminiscencias del Político, dice: "Cuando el dios vuelve su mente a cada uno de nosotros sucede que los cuerpos viven y reviven (se mantienen en vida) dado que el dios toma la tutela por medio de descargas 85. Pero, cuando se vuelve a la contemplación de sí mismo, entonces sucede que los cuerpos perecen y la mente (τὸν νοῦν) vive gozando de una existencia feliz" (F. 21 L.).

Si tenemos en cuenta la afirmación de Leemans se acerca de la interpretación temporal del Timeo —que Calcidio adjudica a Numenio y que, considerada a la luz del F. 27 (también citado por Leemans en apoyo de su tesis) parecería tener bastante fundamento —tenemos que inclinarnos a suponer que Numenio ha sostenido la interpretación lógica de Ti. 30 a s. Es a partir de esto que hay que definir al demiurgo dentro del dogma numeniano.

<sup>85</sup> En el texto: ἀχορβολισμοῖς. El sentido de este vocablo guerrero no aparece muy claro. La palabra puede significar tanto una escaramuza (Tuc. 7: 25) como la acción de arrojar un arma. Este último uso es el dado a la palabra por Arriano de Nicomedia en el De la Téctica, 15: 4 y 37: 1. Este escritor pertenece aproximadamente a la misma época de Numenio. Además en Pl. Leg. 80-de aparece mencionado el arte de arrojar armas (τουκής τε καί τῶν αλλων ἀχορλολισμῶν). Este suos nos inclinsas por la traducción de "descarga", entendiendo por ello la acción de arrojar un arma, puesto que suponemos que es éste el sentido que ha querido darle Numenio.

86 LEEMANS, op. cit., p. 41.

87 Cronio, basándose en Rep. 546a (cfr. LEEMANS, p. 41), afirmaba que no se podía entender literalmente a Platón dado que todo lo que era γενετός era también mθηρτός. En cuanto a la interpretación de Numenio quisiera apuntar algunos comentarios al fragmento 27 L. Hay algo que supuestamente podría hablar contra la interpretación lógica por parte de Numenio, a saber, los infinitivos finales διακρούθαι y ἀποπλαγχθήναι, conjuntamente con el participio que se encuentra en acristo. Aparentemente se podría referir a la acción creadora, ya finalizada por medio del aoristo. Esto podría surgir de una comparación con Tí. 30a. Pero, no obstante, se trata de un caso diferente. Allí la finalización de la acción estaba dada por los verbos personales. Aquí, sin embargo, los verbos de la principal logurar y lévrer en esta parte de la construcción se encuentran en presente, al igual que los verbos y participios que siguen. Lo que implica una acción que se desarrolla todavía, más teniendo en cuenta la correlación que existe entre ellos por el μέν ... δέ ... A mi parecer, por lo antedicho, el caristo aquí -como probablemente en Ti. 30a los participios acristos- no tiene un sentido temporal sino que tan sólo designa una acción que transcurre al mismo tiempo.

#### NIVELES DE LA DIVINIDAD EN NUMENIO DE APAMEA

Es en el F. 27 L. donde el demiurgo aparece fundamentalmente como mantenedor del orden y de la naturaleza. En el F. 21, Numenio se referiria también al segundo dios . En este mismo fragmento nos dice que el demiurgo 8: Odevoŭ livra . Si la creación es eterna, me parece que la figura del demiurgo se confunde con la del alma buena del mundo. Pues, ¿qué otra cosa es el alma del mundo —una vez aceptada la eternidad de la creación— sino aquello que adornaba la materia con magnifica virtud y corregia sus vicios por todas partes no interfiriendo para que no se pierda completamente la naturaleza material y se desparrame ni se dilate por todas partes, de modo que, permaneciendo su naturaleza, pueda llamar a mutar a ésta de la mala condición a la prosperidad, llevando orden a la confusión desordenada, mesura a la desmesura, ormato a la fealdad del alma y mute todo su estado iluminándola y embelleciéndola? Ve

En el F. 20 L. anteriormente citado, Numenio nos dice que el segundo dios anhela la materia y que es dividido por ella, con lo cual se ve una vez más la estrecha unión existente entre el demirugo y la materia. Esta expresión del F. 20 se entendería a la luz del paralelismo macro-microcosmos. Al igual que el alma humana, caída desde las esferas celestes por su deseo de la materia, así el alma del mundo anhelaría la materia 41. Por eso el demirugo es fryovos, porque su origen está en el primer dios. El demirugo —de acuerdo con el

- 88 Aqui Numenio interpreta el párrafo del Pol. 289e ss. Lo que podria traer problemas de interpretación es la expresión μεταστρέφοντος δέ είς την έαυτοῦ περιωστήν. Platón tan sólo dice que el Dios abandona al mundo. Interesante es la interpretación de Numenio χηδεύοντος τοῦ θεοῦ τοῖς ἀχορθολισμοῖς a la explicación de Platón en el Político acerca de la causa por la cual el dios abandona el mundo (δταν οἱ περίοδοι τοῦ προσήμοντος αὐτῷ μέτρον εἰλήφοσιν. χτλ.). Volveremos sobre el significado de este fragmento en su conjunto más adelante.
- 3º Aquí usa un participio presente nuevamente para designar la acción del demiurgo o sea que se trata de una acción continuada, todavía en desarrollo. Festugiere traduce esta expresión -aplicada al demiurgo- "en pénétrant tout le ciel" (op. cit., T. IV, p. 129). No estoy de acuerdo con su interpretación. El sentido del lóyrra aquí no es el de "penetrando", sino que -reforzado incluso por el raj" "bí "olgavor" expresa el recorrido del demiurgo a través del cielo. Si mi interpretación luera cierta, seria ésta una forma mitica de representar la inmanencia del demiurgo al mundo; otro argumento más en favor de su identificación con el alma del mundo.
- 40 T. 30 L.: "...silva magnifica virtute comebat, vitiaque eius omnifariam corrigebat, non interficieos, ne natura silvestris fundituis interiret, nec vero permittens pornigi dilatarique passim, sed ut manente natura quae ex incommodo habitu ad prospertattem devocari commutarique possit, ordinem inordinate confusioni, modum immoderationi, et cultum foeditati conjungens, totum statum eius inlustrando atque exormando convertit."
- 41 Pienso que este paralelismo macro-microcosmos puede ser muy aclarador en la interpretación de la teología numeniana, que siempre debe ser considerada en función de su finalidad última: el hombre. Aquélla dará las pautas para que éste alcance su verdadero ser.

mismo testimonio— es ποιητής, es el que da forma, el que ordena la materia, la mantiene en orden.

Retornemos sobre el problema anterior: ¿Qué quiere decir Numenio cuando afirma que el segundo dios es doble? En el F. 27 L.—
como muy bien señala Beutler «— Numenio arroja un poco de luz sobre la dualidad del segundo dios. Ya nos hemos extendido sobre este fragmento y su imagen del timonel que navega sobre el mar. En el F. 25 L. repite que es doble y que como tal ha creado su propia idea y el cosmos. En el F. 20 L. se afirmaba que el demiurgo era dividido por la materia. A partir del F. 27 L. parece obvio que el sentido doble del demiurgo puede deducirse de su relación con la materia y la divinidad. Es esta doble relación la que introduce la dualidad en el demiurgo; por eso la materia lo divide, porque, al entrar en relación con ella, es atraído y mantiene, a su vez, la relación con el dios primero. Será necesario pasar al análisis de la tercera divinidad para arrojar un poco más de luz sobre este problema.

c) El tercer díos: Todo lo anteriormente mencionado está en relación con el problema de la concepción numeniana del tercer dios. Concepción ésta que ha dado lugar a varias polémicas. Aunque no es correcta la afirmación de Festugière de que Numenio no dice nada acerca del tercer dios <sup>43</sup>, lo cierto es que el único testimonio —hasta donde yo conozco— en que realiza una afirmación acerca del tercer dios es el F. 20 L: el tercer dios es uno con el segundo. Por otra parte, los únicos testimonios que se explayan algo sobre la tercera divinidad son provenientes del comentario al Timeo de Proclo (103, 28 ss. y 303, 27) T. 25 L y 24 L respectivamente). Pasajes por demás oscuros y que requieren un tratamiento detallado y cuidadoso.

En el F. 24 L. Proclo nos relata que Numenio denomina al tercer dios ποίημα, identificándolo con el mundo ". Sin embargo, esto parece una inferencia de Proclo, dado que —según él— Numenio, exagerando trágicamente, lo llama nieto (ἀπόγονος). En el T. 25 L., el tercer dios es llamado τό διανοσόμενον, según la versión adoptada por Leemans. No obstante, todo parecería indicar que aquí hay que leer un acusativo masculino, tal como lo señala el otro manuscrito que se posee ". Como vemos, la interpretación del tercer dios no es nada fácil. Si a esto agregamos lo que dice el F. 20 L, el análisis se com-

plica aún más.

El tercer dios es interpretado como el alma buena del mundo 40 o como el intelecto pensado, es decir, el pensamiento pensado; el

42 BEUTLER, P. W., op. c#., col. 671.

44 δ γάρ κόσμος και αὐτὸς δ τρίτος ἐστὶ θεός.

<sup>48</sup> Fezrociane, op. cit., T. IV. p. 123: "Proclas est le seul à parlet de ce troisème, les fragments mêmes de Numénius n'en disent rien". Pienso que la afirmación de Numenio del F. 20. L. aclura, por un lado, la existencia de un tercer dios en su teologia y, por otro, muestra también el problema de su unidad con el primero. Por lo tanto, esta afirmación on me parseo si importanta.

DOIDES, op. cit., pp. 13 ss.; FESTUGIÈRE, op. cit., T. IV, p. 124.
 DOIDES, id., p. 14.

mundo en tanto es previsto y pensado por el intelecto <sup>47</sup>. Volviendo al F. 20 L., Numenio afirma que el segundo dios y el tercero son uno, pero puesto que se encuentra en armonía con la materia, por un lado la une y, por otro, es dividido por ella que posee costumbre lujuriosa y fluye <sup>48</sup>.

Encontramos por lo tanto planteada por el mismo Numenio la identidad del segundo y tercer dios 10. En el F. 25 L., Numenio presenta una tetralogía: primer dios, bien en sí; su imitador, el buen demiurgo; una esencia del primero y una del segundo cuya imitación es el bello mundo que se encuentra embellecido por la participación de lo bello. Sin embargo, Proclo lo llama ποίημα y Numenio nos había dicho un poco más arriba que el demiurgo hizo tanto a su idea como al mundo. El xaì que une las dos construcciones hace suponer que no sólo los verbos conjugados están en el mismo nivel, sino también los dos participios que balancean la armonía de la frase, de donde resultaría que creó al mundo en tanto demiurgo e hizo su idea en tanto doble. Luego aparece una frase -objeto de varias discusionesξπειτα θεωρητικός όλως 50. Es evidente que si aquí la frase nuede parecer carente de sentido, mucho menos sentido tiene aplicársela directamente al primer dios. Aquí la construcción, a pesar de las comparaciones precedentes, parecería depender del participio anterior úv, siendo una construcción característica de yao con participio, construcciones que pueden ser utilizadas para expresar la secuencia temporal o simplemente la secuencia 61. Tal como expresara P. Hadot en el volumen de los "Entretiens de la Fondation Hardt" ya citado, creo que es posible entender aquí el ἔπειτα temporalmente 52.

Volvamos ahora nuestra mirada hacia la oración principal. Es a

47 FESTUGIÈRF, op. cit., T. IV, p. 124.

49 La utilización del δè en esta frase –a mi parecer- implica el balanceo de dos ideas opuestas: la unidad del tercero y el segundo, que seria el mismo y, por otro lado, su divisibilidad a causa de la acción de la materia. (DENNSTONE The Greek Particles, Oxford, 1966, p. 165: "Normally, while αλλά is a strong adversative, eliminating, or almost eliminating, the opposed idea δὲ (like μήν and μέντοι) balances two apposed ideas").

4º Es interesante en este aspecto la acotación que hace Beutler al fragmento 25 (P. W., supl. VII, col. 672): "Deutlich ist hier (im F. 25) die Zweizahl der Götter, denn der zweite und dritte sind nur verschiedene Haltungen eines einziges".

<sup>50</sup> Donos, op. eft., p. 16, propone la siguiente corrección: êngi o πρώτος Θεωρτικός δλως que daría un sentido causal a la frase. Tal como afirmara Theiler en el mismo volumea, p. 51, creo que una corrección de tal indole en un tento de esta naturaleza se hace sumamente engorrosa. Beutler (op. cit., col. 672) anota al Éngica; Nozaessiv za fassen."

51 KÜRNER GERTH: Ausführliche Crammatik der griechischen Sprache, Hahnsohe Buchhandlung, Hannover, 1986, T. 11, Parte 2, p. 83 nº 5. 'Um die Zeitfolge und überhaupt die Folge nach dem Partizipe deutlicher und nachdrücklicher zu bezeichnen, treten sehr zu dem prädikate des Satzes Adverbien ... 

ZEREUG ...'

<sup>52</sup> Op. cit., pp. 48 ss. La observación de Dodds acerca de la intemporalidad de la creación en la p. 49 podría aclararse con el F. 21 L. Numenio describiria aqui también el gobierno del mundo por descargas, volviéndose a veces el demiurgo

nartir de la comprensión de ésta que aclararemos el sentido de la construcción de έπειτα θεωρητικός δλως. La oración es introducida -luego de un período hipotético real- por un yao que refuerza el sentido de evidencia de la aseveración 58. De esta manera la traducción quedaría: "Por cierto el segundo dios, siendo doble, hizo por sí mismo su idea 54 y el cosmos, siendo demiurgo". Vemos aquí que el segundo dios hace su idea a causa de ser doble; en el F. 20 L. Numenio nos dice que la materia divide al demiurgo, porque de lo contrario, el segundo y el tercer dios serían uno. En el fragmento que estamos tratando había hecho más arriba una analogía entre el demiurgo y el primer dios, por un lado, y la esencia (οὐσία) de la cual es principio el primero y la generación (γένεσις) que es propia del segundo, por el otro. La idea del demiurgo, por lo tanto, no puede ser el universo de las ideas, sino el modelo del mundo, modelo que se construyó a imagen de la esencia (ή εἰκών σύτης καὶ μίμημα). Esta idea constituye el tercer dios -en esto concordamos con Festugière 85-,

sobre si mismo. No en el sentido estoico de un fin del mundo. Una vez el mundo hubiera recibido los periodos de tiempo que le corresponden (Pol. 299c.) el demiurgo se vuelve sobre si mismo. Si entendemos el relato mitológico de la creación en Platón a partir de su conexión con el pensamiento religioso, la perspectiva interpretativa puede cambiar. Ya bemos mostrado más arriba la estrecha vinculación del pensamiento platónico con el pensamiento religioso en general. El mito creacional poseía una verdadera función ritual de renovación. Esto ha sido comprobado en los distintos concetatos (Babionia: PALIS, S. A.: The Babylonian Akitu Festival, Copenhagen, 1929; Israel: MOWINGERI, S. The Pedims in Israel Worship, N. Y. 1992; Persia: MOLE, M.: Mythe, Culte et Cosmologie dans l'Iran Ancien, P. U. F.). ¿No sería necesario cambiar la perspectiva de un comienzo absoluto en el sentido cristiano del termino por el de una renovación periódica en la que el mundo vuelve a care en el cuos para retornar al orden con más forerzos? En este sentido, la interpretación del Político y del Timeo podrían adquirir una nueva luz, al igual que la de Numenio. Se trabaria de un mundo sermo, veces es llevido hacia del socialmentos ciolados de ancientos de veces es levelo hacia del socialmentos ciolótico. De tal manera, la anticomia entre una interpretación lógica o una interpretación temporal de los relatos creacionales seria falsa:

<sup>53</sup> K. G., op. cit., T. 11, 29 Parte, p. 330.

<sup>34</sup> La utilización del verbo ποιέφ presenta varios problemas, principalmente la interpretación del αὐτό. Me inclino por el giro "por si mismo" (cfr. Lidori. Scott, p. 281, nº αὐτός, V. 7), a causa de giros σοπο αὐτοποιός, "hecho por la propia mano".

<sup>&</sup>lt;sup>5.5</sup> En esta interpretación juega un papel muy importante el valor del participio διανουίζικον que puede ser entendido activa o pasivamente. Donos, en Numentus and Ammontus, op. cit., p. 15, interpreta al διανουίζικου de manera activa. Aduce que el verbo rara vez tiene sentido pasivo. Lógicamente éste no es un criterio de interpretación, en la que no siempre los criterios estadísticos corresponden a la vérdad. En Lg. 654c, el participio διανοηθέν tiene un uso pasivo, lo que basturia para refutar la tesis de Dodds. También se observa el uso del aoristo pasivo —que generalmente posee un sentido medio— en la Ep. VIII 328c. El sentido de lo que está contenido en el pensamiento "no es ajeno al verbo διαγουούμαι; esto lo demuestran expresiones como διανόμημα, tal como al verbo διαγουούμαι; esto lo demuestran expresiones como διανόμημα, tal como.

idea que se asemeja a un desdoblamiento del demiurgo 56. Por eso el segundo y tercer dios son uno y la materia los divide. Nos quedaría por interpretar todavía la tercera expresión έπειτα θεωρητικός

es usada en Platón, Rep. 496a, Prot. 348, Rep. 504e, Bang. 210d o διανοητέον, Leg. 626d, Arist. Met. 1012a 2. 1021a 20. El sentido que supone Dodds también puede encontrarse en el verbo διανοούμαι y expresiones como διανόησις, Pl. Pol. 306a, Ti. 87c, Leg. 888c. Dodds interpreta la oposición de 103, 28 de Proclo como siendo el νοῦς διανοούμενος opuesto al νοῦς νοῦν, interpretado como youc que ejerce la διάνοια. En este sentido, se acercaría a la expresión de Platón del T1. 39e 7. Lo que aparentemente no tiene en cuenta Dodds es que all la expression se aplica al demiringo y me parcec que tiene el sentido de decidir ("purposed", como bien traduce Taylor; 'sich entschliesen', para este verbo, la K. G., T. I., parte 2, p. 159), Tampoco es claro en inigún momento, aparte de este parágrafo donde es discutible, que el tercer dios ejerza la διάνοια. Incluso todas las expresiones de Proclo, ποίημα, δημιουργούμενον, etc., llevarían a pensar en un sentido pasivo. No hay por qué creer que Proclo le hubiera adjudicado aquí un sentido pasivo y allí, uno activo. Además, los testimonios del mismo Numenio conducirian a una interpretación contraria. Así postula la unidad del segundo y tercer dios y parangona al tercero en el F. 25 L. con la vévegic. Si ha de ser tal como interpreta Festugière, el intelecto pensado, en tanto plan del mundo, es evidente que debe incluir la génesis. En el F. 27 L. dice Numenio: ταῖς ἰδέαις οἰαχίζων donde ταῖς ἰδέαις es para mi un claro dativo instrumental. Si su propia idea es el tercer dios (cfr. δημιουργούμενον en vez de αὐτοποιούμενον, lo que implicaría que en el δημιουργούμενον si se confundió al aplicarselo al tercer dios o al identificar al mundo con el tercer dios. Pero si el demiurgo es el alma del mundo, no se equivocó al considerar al mundo como divino), se aclara entonces el valor de la expresión ταῖς ἰδέαις οἰακίζων puesto que necesita de su propia idea para gobernar el mundo. Y justamente la dualidad del demiurgo surge de este gobierno, es decir, de su relación con la materia (cfr. nota siguiente). Un paralelo interesante se presenta en Plotino en la En. IV, cuando trata el problema de la memoria. Esta surge en el alma que se halla en contacto con el cuerpo. Así en En. IV: 3, 30. 7 ss., nos dice: "Pues el pensamiento es indivisible no al marchar hacia el exterior, sino cuando permanece oculto en el interior y el lenguaje (λόγος) desplegándolo y llevándolo de pensamiento a imagen (πανταστικόν) muestra al pensamiento como en un espejo y surge así su percepción, su permanencia y su recuerdo". Cuando el alma se dirige hacia el mundo inteligible se vuelve por lo tanto olvidadiza y su pensamiento actual no implica el recuerdo de haber pensado (Bránzez, E.: "La Filosofía de Plotino", Ed. Sud., Bs. As., 1953, p. 102).

Una última nota. Festugière, en su edición del comentario al Timeo de Proclo, corrige -en base al citado artículo de Dodds- su correcta interpretación del διανορύμενον como pasivo. No obstante, la interpretación del ὥστε ξτερον μὲν είναι τον νούντα νούν, έτερον δε διανοούμενον posterior debe basarse tambien en el resto del fragmento que, en la traducción de Festugière, dice: "Car Platon n'établit pas d'opposition entre les activités et les causes qui les produisent de fait, les activités émanent de leurs causes productrices, les activités se rencontrent avec les essences elles mêmes". Además, aceptando la corrección de Dodds, remite al Hermes para la teología de Numenio, lo que es un poco asombroso. Por otra parte, no se dice en ningún lado que el demiurgo necesite del tercer dios para διαγοείσθαι. Si se dice que crea con ayuda del tercer dios. Si no se entiende el proceso en el sentido temporal, se verá que necesita de su propia idea para

gobernar al mundo, teniendo en cuenta que él es el alma del mundo.

58 Esta interpretación del parágrafo de Numenio me hace recordar a ciertas

características del logos filónico. En éste, el logos existió desde la eternidad como

#### FRANCISCO LEONARDO LISI

δλως. A mi parecer ella se aclara en el F. 21 L. que se puede aplicar al demiurgo. Se transcribe aquí el momento cíclico en el que el dios se vuelve sobre si mismo. Veamos el funcionamiento de esta triada para tratar de comprender mejor lo anteriormente dicho.

## 111

# Dinámica y funcionamiento de los tres dioses

En el testimonio de Proclo Numenio ordena al primer dios como lo que es viviente y dice que vosi con ayuda del segundo, en tanto que el segundo crea con ayuda del tercero; el tercero es considerado como lo pensado. A partir de la relación expresada en el parágrafo anterior, es clara la vinculación existente entre el segundo y el tercero 37. Proclo, por otro lado, afirma que en Numenio διστε ὁ κατ' αὐτὸν δημιουργός διττός, ότε πρώτος θεός καὶ ὁ δεύτερος (Τ. 24 L.) contra el claro testimonio de Numenio en el F. 20 L. sobre la simplicidad del primer dios. No obstante, es interesante que Proclo haya encon-

un pensamiento de Dios. Dentro del logos se encuentra el mundo de las ideas. Antes de la creación del mundo, el logos fue creado como un ser real por Dios, incorpóreo, diferente de Dios. Este es el primer acto creacional, puesto que el logos era antes un pensamiento divino y, por lo tanto, iguala él. (Wourson, H. A.: Extradeicol and Intradeical Interpretation of Platonic tideas, en Religious Philo-

sophy, op. cit., p. 38; cfr. De Op., p. 12-16). En un comentario al F. 23 L. que hace en una traducción que gentilmente me facilitara, el doctor Herrán apunta en nota al pie de página la aignificativa similaridad que existe entre este fragmento y el pasajo de "De gigantibus" l: 286, ¿Podria planteures la posibilidad de una influencia filónica? Creo que no es totalmente descartable que un hombre tan interesado en el pensamiento israees totalmente descaritable que un hombre has interesado en el pensamiento israe-lita como Numenio hubiera sufrido una influencia de ese tipo. Así como consi-deró a Jahwé el demiurgo, también podría haber aplicado el logos al segundo dios y a su actividad "creadora", puesto que el primero no podría ejercer una actividad de tal clase. Entonces se podría entender mejor por qué el segundo y el tercero son uno y se dividen por la acción de la materia. Es necesaria la crea-ción del modelo (cfr. parágrafos antes citados) para poder crear al mundo, un modelo externo a el y cuyes funciones podrían aclararea e a través de las funcio-nes del logos filónico y la función que tiene el demiurgo en Numenio. Esto me-

recería un estudio aparte, por lo cual no me puedo explayar.

57 Por todo lo anterior, no comparto la interpretación de que el demiurgo necesita de la διάνοια para crear aino que necesita del διανοούμενος, el modelo. De lo contrario no se entendería por qué es dividido en dos por la materia; esta creación podría ser hecha por el tercer dios y, en ese sentido, el tercer dios sería el verdadero creador. Por otro lado, en esta explicación, el alma buena del mundo, cexiste siempre? Incluso dentro de la explicación de Dodds se nota que se trata de dos aspectos de una misma realidad. La materia divide al segundo dios; éste -cumo alma buena del mundo- necesita, por un lado, de su pensamiento para ordenar la materia y, a la vez, vuelve su mirada hacia el primer dios. La única posibilidad de encontrar nuevamente su unidad es la de volverse por completo hacia si mismo, lo que equivale a dejar de lado la materia y, en cierto sentido, regresar al primer dios (¿τὸν νοῦν del F. 21 L.?). Es ahí donde reaparece el

cace dentro del mundo.

trado la dualidad del demiurgo entre el segundo y el primer dios contra la expresa indicación de Numenio. ¿Qué es lo que puede haber inducido a Proclo a dar esta interpretación? Tal como lo anota Beutler, la imagen de la lámpara en el F. 23 L. ilumina el surgimiento del segundo dios a partir del primero 58. No sólo del segundo dios, sino -como lo dice el mismo Numenio- de todas las cosas divinas. Ciertamente no se trata, en el caso del mundo, de un proceso temporal sino de un proceso lógico que ha tomado la forma histórica por los caracteres míticos del relato 58. Esta imagen del fuego está iluminando la relación existente entre el primer dios y el mundo. Lo divino, permaneciendo donde está, se encuentra también en el mundo. La llama de la divinidad está tanto en el primer dios como en el demiurgo, conservándose en ambos y siendo en ambos la misma (cfr. F. 24 L.). Por eso el demiurgo es έγγονος y el primer dios es πατήρ 60. El demiurgo tiene su origen en el padre.

Pero, ¿qué quiere decir que el primer dios necesita del segundo para poder vociv? Dodds ha dicho que se trata de tres niveles distintos de actividad mental. Ha adjudicado al primer noûs una actividad mental "distinta del vociv". Al vociv lo ha definido como la actividad propia del segundo. Por último afirma que "en virtud de la conciencia reflexiva que involucra la nóesis él hace su propia idea". Por las razones anteriormente expuestas y, además, por el contexto de los F. 25 L. v 27 L. parecería que su propia idea la creó a partir de la imitación del primer dios 81. El primer dios es llamado principio de lo inteligible. Es anterior y es su causa. Es necesario hacer notar que el primer dios es llamado noûs y que, en el testimonio de Proclo, el demiurgo, para desarrollar su actividad característica (δημιουργείν), necesita la ayuda del tercero; en tanto que el primero, para poder voeiv, necesita del segundo. Es raro además que la confusión de la aplicación del término "nous" al primer dios sea una mera confusión terminológica y no un reflejo del eclecticismo imperante. Algo es evidente: la estrecha interrelación en que se encuentran los tres dioses en el fragmento de Numenio. En F. 24 L., el noûs está en relación con los νοητά ν el demiurgo con los vonτά y αἰσθητά. La relación del demiurgo con los αἰσθητά se daría a partir de la imitación de éstos de la γένεσις, que es su idea. (Así se entiende la expresión: κεκαλλωπισμένος μετουσία τοῦ καλού). Todo sucede como si el ser —la mónada, el bien en sí. Dios diferenciándose a partir de sí mismo, se fundiera con la materia para dar lugar al mundo. Es de esta manera como el mundo es embellecido por su participación en lo bello. Esto también explicaría el silencio en el testimonio de Calcidio en cuanto a los otros niveles de la divinidad. Estaría subordinado a la finalidad de su exposición. Se trataría, en realidad, de una fusión: "ut sit evidens iuxta Pythagoram dei

 <sup>58</sup> BEUTLER, P. W., op. cit., col. 671.
 50 Común, por otra parte, a todo tipo de mito. Cfr. F. 24.
 60 Εγγονος proveniente de ἐγγίγνομαι: "nacido en".

e1 Dopps, op. cit., p. 14.

# FRANCISCO LEONARDO LISI

silvaeque item providentiae fortunaeque coetu cunctae rei molem esse constructam" 62.

Quisiera efectuar ahora algunos apuntes en cuanto a la relación entre la teología y la antropología de Numenio. Si mi interpretación es correcta, es evidente el paralelismo entre el macro y el microcosmos en Numenio. Tanto el hombre como el mundo poseen dos almas 68. Ambas se han separado de la divinidad por la acción de la materia. por la atracción que ésta ejerce sobre ellas (T. 47 L.). El origen divino de las almas parece asegurado por el F. 21 L. 4. La muerte -tal como lo indica Leemans- no sería otra cosa que el retorno a la unidad perdida. Es allí donde se revela la importancia del conocimiento del primer dios por intermedio de visiones. La filosofía se encuentra aquí estrechamente relacionada con el destino del hombre y con su vida cotidíana, con la ética y con la religiosidad más que con el conocimiento puro 65. Se trata entonces de volver a recuperar la unidad perdida y, alejándose de la materia, volar hacia el ser, puesto que qué otra cosa es la filosofía sino lo que afirmara Sócrates poco antes de morir: κινδυνεύουσι γάρ δσοι τυγχάνουσιν δρθώς άπτόμενοι φιλοσοφίας λεληθέναι τούς άλλους δτι ούθεν άλλο αύτοι έπιτηδεύουσιν ή άποθνήσκειν τε καὶ τεθνάναι.

<sup>62</sup> En el F. 25, Numenio repite dos veces que el demiurgo es μιμητής del primer dios. Por otro lado, hay una identificación entre la generación y la esencia en el caso del demiurgo, la cual es -a su vez- imitación e imagen de la esencia del primer dios. Este seria ó ôurvoorquevoc de Proclo, elemento necesario para crear el mundo.

<sup>68</sup> En el caso del alma humana: Porfirio. De las potencias del alma en Stobaeus I, p. 350, T. 35 L.

<sup>64</sup> Aqui nuevamente efectúa Dodds una corrección en su artículo ya citado, p. 11. Sortime que es muy poco probable que sea correcta la construcción δ μέν γε δίν σκέριμα πάσης ψιχής σκείρει, puesto que muy dificilmente un sembrador se plantaria a si mismo. Yo croe que es esto justamente lo que quiere indicar Numenio. Me parece que lo han engañado nuevamente las estadísticas.

<sup>86</sup> Fe. 64a.

# LA TEOFANIA DE PAN

Por Hugo F. Bauzá

#### I. LA FIGURA DE PAN

## 1. Introducción

Pan es la deidad pastoril por excelencia.

Pertenece al ámbito de la Arcadia, es decir, al espacio espiritual que en el horizonte de la Grecia arcaica estuvo físicamente localizado en una región montañosa poblada de pastores y que durante siglos alentó tradiciones patriarcales vivificando el campo de la mitología griega. Según la levenda, sus montañas fueron frecuentadas por los dioses y fueron también escenario de la danza de las Ninfas, ritmada al son de la música de Pan.

En ese marco montañés recibió culto, el que a partir de allí se extendió por toda la Hélade, en particular por la Magna Grecia, cuyo espacio - espiritual y devoto - le tributó una cálida acogida tal como se evoca en los Idilios de Teócrito. En cuanto a los orígenes de su culto, estos parecen remontarse a comienzos del siglo v a.C., aun cuando respecto de su cronología debe senalarse que existen discrepancias.

Según la tradición más arcana es hijo de Hermes y de la hija de Driope. El mito memora que al nacer, a causa de su fealdad bestiálica, fue rechazado por su madre, pero que en cambio su padre lo presentó a los dioses del Olimpo los que al verlo irrumpieron en risas; en especial Dionysos quien cautivado por el extraño niño, lo incorporó a su séquito y le confirió algunos de sus atributos.

Los dioses, regocijados ante la presencia de esa criatura monstruosa, lo llamaron Pan pues había gustado a "todos" (otros, en cambio, hacen derivar la etimología de Pan del verbo pasco "apacentar")1.

La relación de Pan con la totalidad fue la adoptada por la mayoría de los filósofos y mitógrafos —en especial por los alejandrinos que vieron en el dios la encarnación del Universo y del Todo 2.

<sup>1</sup> Ad hoc, cfr. The Oxford Classical Dictionary, Oxford at the Clarendon Press, 1957, s.v. "Pan".

2 KERN, Relig. d. Grischen, III, 127 ss.

Se lo asocia a la fecundidad y se lo representa como a un genio o demonio semejante a Sileno y a los sátiros, con quienes —entre otros hechos—se emparenta por compartir una naturaleza minta—mintad hombre y mitad animal—: pies y cola de macho cabrío, torso velludo de hombre, rostro barbado y con cuernos. Esta conformación dualística hace que por un lado proteja a los rebaños y presida la danza de las Ninfas tañendo su siringa; por el otro, que su inesperada aparición provoque un terror súbito que hoy denominamos con su nombre: pánico.

Mediante sus patas —duras y nerviosas— está dotado de agilidad para trepar; sabernos que se oculta y espía a las Niafas y es también frecuente la alusión al hecho de que duerme al calor del mediodía; entonces es peligroso molestarlo.

Todos los mitos en torno de su figura coinciden en señalar lo exacerbado de su sexualidad, al extremo que con igual desenfreno persigue tanto a las Ninfas —y peusamos principalmente en Echo, en Sele y en Siringa — como a los jóvenes. Entre sus atributos se evocan la siringa, el cayado y una corona o ramo de pino.

## 2. Testimonios

Los poemas de Homero no lo mencionan; lo hace, en cambio, un himno —uno de los mal llamado homéricos— a él dedicado. El mismo pertenece presumiblemente al período alejandrino y está compuesto por 49 versos. Es el texto conservado más preciso respecto de u origen y características. En dicha composición se puntualiza que de entre todas las formas antropomórficas, Pan es la manifestación más genuina de la Naturaleza, aun cuando en él alienta lo monstruoso, al extremo que su figura se nos ofrece como lo opuesto masculino a las Ninfas y a las Gracias.

De entre los testimonios más arcaicos referidos a Pan, un fragmento atribuido a Pindaro —el 89— lo recuerda como "el más perfecto danzarin de los dioses".

Esquilo alude a esta deidad en su Agamenón (v. 56); lo hace también Platón en varios pasajes, siendo los más significativos el del Crattlo (408 c) y el memorable del Fedro en el que Sócrates cierra el diálogo con elevada solemnidad: "¡Oh Pan amigo y demás divinidades de estas ondas! ¡Dadme la belleza interior de alma y haced que el exterior en mí esté en armonía con esta belleza espiritual. Que el sabio me parezca siempre recio; y que yo posea sólo la riqueza que un hombre sensato puede tener y emplear" (279 b/c).

Lo evoca asimismo Polibio (XX 6, 12). Apolonio Rodio (I 1207 ss.) lo relaciona con el mundo de las Ninfas y también lo hace Pausanias quien anota con natural prolijidad: "El monte Mainalios se dice que está especialmente consagrado a Pan, de forma que los que viven

en los alrededores de él dicen que en la actualidad pueden ofrie tocando su caramillo" (VIII 38, 8).

Igualmente los disiecta membra de la Elena de Eurípides (v. 179 ss.) aluden a Pan, como así también un epigrama supuestamente atribuido a Platón; nos referimos al incluido en la Anth. Palat. (IX 823) en el que se evoca a esta deidad y a su stringa y cuyo contenido reza: "Deben guardar silencio los más profundos bosques de driades y surgientes que se deslizan a través de las rocas y el sonoro mugir de las ovejas porque el mismo Pan ejecuta su melódica siringa y en torno a el, con amorosos pies, las Niñas danzan".

Con posterioridad, Teócrito al conformar la atmósfera arcádica de sus Idilios, insiste en el tema de Pan —princip. en I 15 ss.—, atmósfera va sugerida en el "Himno homérico a Afrodita" vv. 255-268) en la que en una naturaleza decididamente sacra, alternan Ninfas y Silenos.

Altamente conocida es la frase transcripta por Plutarco "Thamous, Thamous pommégas téthneke" (de defect. orac. 17). Según el historiador, un marinero que procedía de Grecia, al cruzar el mar Adriático y antes de llegar a tierra itálica desde el mar habría anunciado la muerte del "gran Pan". La cita plutarquesca fue tenida durante mucho tiempo como el símbolo de la caducidad espiritual del paganismo. Ulteriormente S. Reinach (Bull. Corresp. Hell., 1907, p. 1 y ss.). propuso otra lectura cambiando las pausas del texto griego citado y cuya traducción indicaría: "Tamuz, Tamuz, Tamuz el todopoderoso ha muerto". De ese modo Tamuz no deberia ser considerado el nombre del marinero, sino la alusión al dios de la vegetación que—al igual que otras deidades similares— moria y renacia cada año.

También en el ámbito latino la leyenda de Pan fue explotada in extenso. Así por ejemplo —entre otros— la evoca Virgilio en varios pasajes de sus Eglogas —aun cuando deba señalarse que la presencia del dios alienta en todo el ámbito mágico-religioso de esas composiciones— y en algunos pasajes de sus Geórgious —en part. III 391 y ss.—; lo hace también Cicerón en su De natura deorum. (II, 22, 56) y por cierto Ovidio, tanto en ses Fastos (II 267 y ss. y IV 762), como en sus Metamorfosis (I 705); en estas últimas explica la transformación de Syrinx en caña y el origen amoroso-divino de la música del dios.

En Roma Pan sue identificado con Fauno y con Silvano y, acorde con una perspectiva típicamente latina, se acendró en él lo telúrico. Se avivó por tanto el aspecto protector —tanto respecto de campos como de rebaños— a la par que se descuidó su suerza hechizante capaz de provocar ya el entusiasmo poético, ya la muerte. No obstante ello, en Virgilio su figura conserva la sacralidad y esencialidad.

Recogido par H. J. Rose, A Handbook of Greek Mythology, London, Methuen, 1958, en nota 17, p. 179.

griegas, tal como se infiere en diversos pasajes de sus Eglogas, en particular la V y la VI.

En ambas composiciones por la magia del canto la naturaleza se harmana con lo que se canta. Así por ejemplo en la V ante la muerte del pastor Dafinis —que es una suerte de numen tutelar de los pasteres, numen naturalemente vinculado a Pan—, tanto el hombre como la naturaleza se commueven: nadie unció los bueyes al arado, el ganado se abstuvo de comer y de beber y su muerte fue lamentada hasta por los leones púnicos. También provocó el llanto de las Ninfas.

La muerte de Dafais detiene el orden natural y Virgilio para expresar el dolor que ella provoca confiere a la naturaleza valor humano.

Dafois se vincula a Pan en tanto que es una deidad pastoril de la luz y de la inspiración; en este último aspecto presentaria ciertas concomitancias con el culto apolíneo.

Igual sacralidad totalizadora se aprecia en la VI en que ante el canto de Sileno el cosmos se concita y de ese modo

tum uero in numerum Faunosque ferasque videres

ludere, tum rigidas motare cacumina quercus (vv. 27-28) a lo que Virgilio acota.

nec tantum Phoebo gaudet Parnasia rupes,

nec tantum Rhodope miratur et Ismarus Orphea (vv. 29-30).

Vibra aquí un sentido místico del canto, configurado también por el entorno espiritual en que este canto es proferido: una caverna.

Semejante es también el aliento pastoril que encuadra la I bucólica. Nos referimos al mentado diálogo entre Titiro y Melibeo, en torno del cual parecen percibirse la atmósfera de la Arcadia y el keepos epicureista.

El conocido pasaje "(...) tu, Tityre, lentus in umbra/formosami resonare doces Amaryllida silvos" (vv. 5/6), en que el pastor enseña a las selvas a proclamar el nombre de su amada, es un vestigio de la leyenda según la cual las Ninfas —al conjuro de la música de Pan— no sólo cantan, sino que enseñan su arte al pastor: ello es un recuerdo sutil del conto de las Musas.

En la perspectiva virgiliana, junto a la concepción arcádica de perfiles mágico-religiosos en que al conjuro de Pan todos los elementos de la naturaleza al unisono se hermanan, vibra asimismo una influencia órfico-neopifagórica; lo primero se apreciaría en la posibilidad de religar el aquende con el allende y de configurar por tanto una imagen de la totalidad; lo segundo, en la medida en que por lo musical es posible acceder a las esencias.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cfr. J. Cancarreno, Virgile et le musière de le IVe. Eglogue, Paris, L'Artisan du livre, 1943, pp. 18 y st.

# 3. Su significado

En una primera aproximación semántica, Pan es el dios de los patres; en un sentido más amplio, es el protector de la naturaleza; por extensión, es el dios de lo vegetativo y por tanto de la re-generación. Los autores alejandrinos vincularon su nombre con la palabra griega pan (todo) y de ese modo lo hicieron la encarnación del universo.

Finalmente, en la perspectiva griega, es forzoso señalar que Pan, en tanto que deidad, hace patente el Ser, pues la religión griega es, entitativamente, la religión del Ser. De esa manarea, su manifestación —que es una manifestación absoluta—, es por lo tanto una manifestación absoluta—, es por lo tanto una manifestación divina que hace ostensible lo eterno y lo bienaventurado. Y en su figura, medio antropomorfizada, late el deseo del hombre de conferir al dios su imagen para poder comunicarse con él de modo más directo.

En nuestra perspectiva, Pan — que formar parte de una mitología politeista — no debe ser considerado como algo "negativo", sino lo contrario, pues representa una etapa de lo divino.

Para el antiguo, lo divino se presentaba no en una unidad, sino en lo múltiple. El problema se funda en que a partir del Cristianismo—donde lo divino se ha hecho sensible en la parusía cristica— no es posible pensarlo de otra manera. En ese aspecto, tanto Pan como las restantes deidades del panteón clásico, forman parte de una articulación viviente en la historia espiritual de la humanidad, pues son un paso hacia su unidad. En ese aspecto San Agustín (Conf. I, XIV 23) explicita el error de haberse enseñado la mitología clásica como una noción de aventura—tal como se la entendió desde el fin de la Antigüedad— y no como una noción de lo dioino.

### II. La teofanía de Pan

La teofonía —es decir, la manifestación divina— de las Musas, de las Ninfas o la de Pan, tiene el privilegio de conducimos al milagro del canto y del mito y por él, de aproximarnos al Ser. Por tanto la actitud reverente respecto de estas deidades, lleva implícita la veneración de las esencias, pues ellas nos retrotraen a una presencia sacra, difícil de percibir desde la perspectiva "profana" del hombre moderno.

Cada vez que nos sentimos embelesados por la magia de la nativaleza o cautivados por los hechizos de la música, nos acercamos, —al menos fugazmente— a esa actitud del hombre antiguo que lo religaba a las Musis, a las Ninfas y a Pan.

<sup>8</sup> Somos conscientes de las insolubles diferencias: lo cristiano es irreversible; en cambio lo griego, cíclico.

Walter Otto <sup>6</sup> insiste en otra diferencia que nos separa del hombre antiguo: nosotros ante esa naturaleza plena de ser, socos locuaces; en cambio, aquél callaba porque sentía de modo profundo esa teofonía que se daba en el marco de un silencio divino.

El mismo Otto sugiere que para ello los griegos tenían la palabra Aidós 7 —vulgarmente traducida por vergüenza— pero que en rigor su semántica encierra "el prudente detenerse delante de lo desconocido, lo tierno y lo respetable" a que implica también tanto el extasiarse como el serenarse ante el milagro de lo puro.

De ese modo la divina Addós no sólo ejerce un hechizo en los hombres sino que también desparrama su encanto en la naturaleza no hollada por el hombre. De ahí que los genios y daimones que la habitan sean llamados hermosos, porque la hermosura corresponde a su esencia que se da en el marco de la sophrospine y en el de la quietud.

En el ámbito de esa naturaleza en la que reinan el silencio y la quietud se dan la danza de las Ninfas y la música de Pan. Por tanto, la calma de la naturaleza no es ya un silencio hueco, sino un silencio poblado de esencias y donde la quietud se manifiesta a través de una música armoniosa, no audible para todos. Es la música de Pan, cuyos acordes reinstauran el silencio printigenio y a cuyo són las Ninfas se pasean por los sacros montes y danzan: es la danza cósmica que todo lo envuelve y la propia danza es música: una música mágica y sacra a un mismo tiempo.

Tanto la música de Pan, la danza de las Ninfas, la serena templanza de las Gracias como la palabra de la Musa recompondrían la totalidad del mundo en tanto que provocan una suerte de encantamiento divino.

En tal apreciación —de alguna manera— laten influjos órficos para los cuales la palabra poética —vinculada a lo musical— ejercia un dominio sobre las cosas a la vez que creaba un estado de ánimo particular sobre los hombres

Un memorable y muy comentado pasaje del Fedro platónico alude al arrebato que provoca ese hechizo. Es el momento en que Sócrates en medio de una naturaleza numinosa y en un entorno poblado de exvotos dedicados a las Ninfas y a las Musas experimenta una sensación extraña que le hace proferir: "No te asombres cuando sea arrebatado a menudo de la conversación por las Ninfas" (279b) y es en esa circunstancia en que ora a Pan, tal como ya hemos puntualizado.

A través de ese estado de "posesión", Sócrates se acercaría al Ser. Se produce por tanto una unión originaria entre música, palabra y una suerte de hechizo misterioso que arrebata al creyente y que

Die Musen und der göttliche Ursprung des Sinagens und Sagens, Düsseldorf-Köln, 1955.

Cfr. CUNLEYE, R. J., Dictionnaire des antiquités grecques et romaines,
 Paris, Hachette, s.d.
 W. Otto, op. cit., p. 9.

### LA TEOFANÍA DE PAN

en este caso lo insta a invocar a Pan y a las otras deidades. Pero no cualquiera está capacitado para escuchar esa música cósmica, esa Aidós que, como dijimos, es un reflejo del silencio divino. Insistimos en que es a través de esa música —paradójicamente silenciosa— que se manifiestan las esencias.

La teofanía de Pan ofrece asimismo otros perfiles. Este dalmon es la más poderosa manifestación de la libre naturaleza. En él están lo sobrehumano de raíz divina y al mismo tiempo lo monstruoso, lo que aterroriza, lo que causa "pánico". Su presencia resume una extraña armonia polar en la que de acuerdo con una ley secreta, lo claro necesita también de lo tenebroso. Por eso Pan atrae y rechaza a un mismo tiempo.

Es en él donde con más nitidez se da lo sacro, tal como lo ha concebido Rudolf Otto. Para quien es una experiencia terrorifica e irracional, una suerte de mysterium tremendum, cuya maiestas comporta una atracción provocada por el fascinans, pero que implica a la vez un rechazo por lo que encierra de tremendum. Lo sacro es, en definitiva, lo numinoso, que es lo que alienta en Pan y en todo lo que se encuentra bajo el amparo de su música.

Su presencia, al igual que la de las Ninfas, puede producir tanto el arrobamiento poético como la muerte. De ahi que encontrarlos sea riesgoso en grado sumo pues el hombre no está preparado para enfrentarse sorpresivamente con la deidad. Al respecto, una tradición documentada por varios autores indica que "el solo aliento de las Musas puede llevar a la demencia"; lo mismo podríamos decir de Pan quien está con ellas estrechamente relacionado.

En esa misma dimensión se encuentra una leyenda griega transmitida por Apolonio Rodio (I 1207 ss.) referida a una deidad que por amor hace sucumbir al amado, motivo poético que se ha convertido en un tópos literario y que ha alcanzado su más alta proferición lírica en la balada "El rey de los Elfos" de Coethe. Una atmósfezara semejante de hechizante fascinación se percibe también en otras canciones populares del folklore alemán que, en un marco de poética alucinación, entremezclan realidad y fantasía.

Estos ejemplos hablan de un arrebato divino, ya por obra de Pan, ya de las Ninfas, ya de las Musas. Mousofeptos "atrapados por las Musas" (scalado por W. Otto, op. cit.) es un término por medio del cual la lengua griega designaba al auténtico poeta, es decir, al inspirado. Agregamos que de igual modo, en dicha lengua se registra también el verbo mousoleptoumai que significa estar inspirado o poseido por las Musas.

En cuanto a la teofanía de Pan específica, ésta hace patente lo sagrado y por tanto, fundamenta ontológicamente el Mundo. Su aparición en los montes de la Arcadia revela un punto absoluto, fijo

<sup>9</sup> Le sacré, Paris, Payot, 18e. éd., s.d.

 o —en el lenguaje de Mircea Eliade— un axis Mundi que se convierte en un centro sagrado con valor existencial.

Su presencia y su música sacralizan el espacio. Por eso, su ámbito—la Arcadia— no es un paisaje meramente idealizado o estético, sino un paisaje privilegiado que ha devenido una realidad diferente porque en ella se ha dado la teofanía de Pan. Es una apretura hacta las esencias u una aproximación al Sen

En ese entorno arcádico las Musas, las Ninfas, Sileno, los sátiros y el mismo Pan danzan hermanados al conjuro de una música primigenia.

En ese marco paisajístico es frecuente también encontrarse con grutas y cavernas que se asocian siempre a manantiales, arroyos, ciertos árboles sacros e igualmente una vegetación abrazante. (Esas grutas y cavernas, para la perspectiva antigua, son una suerte de retiro místico.)

Numerosos son los testimonios —tanto plásticos camo literarios que evidencian que en ese encuadre "fascinante" al conjuro de la música de Pan, las Ninfas han danzado en ronda bajo la conducción de Hermes.

Diversos mitos y leyendas —que no son más que la proferición del Mtto— ponen de relieve la dimensión entitativa y fundante de ese lenguaje musical que vale por si, independientemente de su vinculación con el prójimo. Esa es la perspectiva hesiódica que revela que en la palabra de la Musa hay una diafanidad por medio de la cual es posible distinguir lo verdadero de lo falso (Teogonía, vv. 28-28): o, lo que es lo mismo, alcanzar la beatitud al evocar las esencias, en tanto que la religión griega es la religión del Ser.

En esa atmósfera esencial y divina, la palabra de las Musas se hermana con la danza de las Ninfas y con la música de Pan.

# EL SILENCIO MISTICO

Las transformaciones de su interpretación hasta Dionisio Ps. Areopagita

Por Carlos M. Herrán

L ya clásico libro de Odo Casel, De philosophorum Graecorum silentio mystico 1, nos ha dado la posibilidad de comprender, para el pensamiento del paganismo, cómo la tendencia a envolver en el misterio las revelaciones de carácter religioso ha respondido, casi desde sus principios, a una especie de presentimiento del carácter inefable e intransferible del conocimiento de la divinidad, en los raros casos en que ésta misma llega a manifestarse al hombre. Pero ha de reconocerse qua a este presentimiento aparece unida, tanto más cuanto más nos remontamos en el tiempo, la creencia de que el conocimiento de ritos, cultos e iniciaciones, puede dar a quien lo posee cierta acción sobre dioses y daimones; con el silencio se buscaba excluir de tal posibilidad a los extraños, a quienes no pertenecieran al círculo a que tal culto había sido señalado; pues en caso de tener acceso a él hubieran podido derivar el favor divino hacia ellos mismos sustravéndolo. o aún volviéndolo en hostilidad, a sus legítimos destinatarios. Por lo tanto, "el silencio místico no encubre místicamente cualquier teologia, sino las acciones y los ritos sagrados del culto"2. Debe contarse, pues, como un progreso hacia la comprensión de la naturaleza de este silencio, el hecho de que él aparezca luego intimamente unido a la idea de la majestad divina (sébas, hágos, hosiótes), que en verdad suele producir temor y terror. El adjetivo semnón, especialmente en los himnos homéricos, aparece siempre como epíteto para los mis-

<sup>2</sup> Causam silentii primitus fuisse metum, ne pereginis sacra gentilicia nota fiereni... Sed hanc silendi causam non sufficere ad silentium mysticum Eleusinum quale portes fuerit explicandum facile perspicitus. (Casax, ob. ctr., pp. 18-20).

¹ Verlag von Alfred Töpelmann, Ciessen 1919 (Unveränderten photomechanischer Nachdruck, 1967). Desgraciadamente el autor no ha podido cumplir, que sepamos, su propósito de proseguir su estudio extendéndolo al pensamiento cristiano. Llega solamente hasta el fin de la Academia.

terios de Kóre, Deméter, y en general para las divinidades infernales. las más temidas. Y el temor compele al sílencio: las palabras de los himnos y los ritos que significan la majestad y el terror, están unidos con los vocablos que se refieren al silencio.

El pensamiento griego tardío, religioso y filosófico, especialmente en la edad helenística, ha creído hallar la primera expresión filosófica de este ocultamiento de la divinidad en el ή φύσις κρύπτεσθαι φιλεί, de Heráclito, que con frecuencia hallamos citado en tal sentido. Pero sin duda ha sido un pasaje del Timeo platónico (28c) la fuente más clara e inagotable de las reflexiones sobre la inefabilidad divina: "Encontrar al padre y creador de este universo es difícil, pero si uno lo encuentra, decirlo a todos, imposible". Lo es ya si se considera, como en este pasaje, al Dios demiurgo; con mayor razón si aceptamos que hay, por sobre éste, un Dios aún más alto, ya sea la Idea del Bien, como lo entiende, por ejemplo, Verdenius s, ya sea lo Uno del Parménides; pues al situarlo más allá de la esencia y de la inteligencia, si no lo hace absolutamente incognoscible, reconoce por lo menos la imposibilidad de expresarlo por medio del concepto y por lo tanto de la palabra. En cuanto a la identificación del primer Dios con lo Uno del Parménides, ella ha sido principalmente obra de la filosofía helenística y del neoplatonismo. Damascio Damasceno, después de demostrar que la naturaleza del primer principio es totalmente desconocida, termina: "¿Qué límite habrá de la palabra (lógos) sino el simple silencio y el reconocimiento de no conocer nada de las cosas a cuyo conocimiento ni siquiera es lícito llegar...?". Y del mismo primer principio enseña que "lo que está más allá de lo Uno es totalmente indecible, y a eso, confesamos que ni lo conocemos ni lo desconocemos, sino que tenemos con respecto a él una supraignorancia (ὑπεράγνοιαν), en cuya vecindad mora también lo Uno; pues estando muy próximo al simple principio, si es lícito hablar así, permanece como en un arcano de aquel silencio" (ὥσπερ ἐν ἀδύτφ μένει τῆς σιγῆς έκείνης)4. Por lo tanto, del silencio del primer principio nace el silencio del hombre.

Esta identificación de "Lo Uno" con el más alto Dios se da, no sólo en Plotino y, según algunas interpretaciones, en los fragmentos 11 y 26L. de Numenio de Apamea, sino también en Proclo, para quien tò sv es el supremo Dios, que vence toda inteligencia v todo discurso humano; las demás cosas, en la medida en que se relacionan con este supremo Dios, participan del silencio divino 8.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> W. J. VERDENGUS, Platons Cottenbegriff, en "Entretiens" de la Fondation Hardt, T. I., "La notion du divin depuis Homère jusqu'à Platon", p. 241 st.: Der Gott, der die Mass eller Dings ist (Ge. 716c), zusammenfalle mit dem höchsten Prinzip der Ideenwelt, der Idee des Guten.
<sup>4</sup> En Dublationes et solutiones de primte principité in Plat. Parmanid. c. 6

y 7, cit, por O Casm, ob est, p. 174.

To Ev est summus deus, qui commen intellegentiam et sermonem humanum vincit; ceterae res, quatenus ad hunc summum deum pertinent, silentii divini participant (Cases, ob. cit., p. 145).

### EL SILENCIO MÍSTICO

Advirtamos el proceso: para aclararlo conviene valerse de dos palabras distintas: el silencio del hombre puede designarse como "taciturnitas", usada por O. Casel y por Manacorda 6. Este silencio humano puede deberse a las razones de exclusivismo que vimos al principio; al temor reverencial que inspira la divinidad; a que "no es lícito" revelar ciertas visiones, como ocurre en S. Pablo, cuando "raptado al tercer cielo, oyó palabras arcanas que no es lícito al hombre decir" (II Cor. 12); al propósito de no librar tales arcanos al vulgo profano incapaz de comprenderlos y que se inclina a la irrisión; o al reconocimiento del carácter inefable de la divinidad. Por otro lado, la σιγή, el silentium, no es del hombre, sino algo que tiende cada vez más a fijarse como por vía de hipóstasis en la divinidad misma. Dios mora en el silencio, más aún, es ese mismo Silencio.

Entonces, en el silencio místico, el silencio del hombre, la taciturnitas, es una imitación del silencio divino. De esta idea de imitación encontramos la primera expresión clara en Estrabón: "pues la naturaleza lo sugiere de este modo: ...el velamen místico de lo sagrado hace imponente lo divino, porque imita su naturaleza, que se sustrae

a nuestra sensibilidad" 7.

Se reconoce y se proclama que el numen, al cual se rinde culto en cualquier dios o diosa, se encuentra en un silencio augusto y santo, y que con el callar (la taciturnitas) se exalta su dignidad y majestad. Pues esta majestad es tan grande, y supera tanto los sentidos y la inteligencia (alonnous tiene aquí su acepción más amplia) que el hombre no puede alcanzarla y circunscribirla con la mente, menos aún con la palabra, Reconocido esto, la boca del hombre calla-

Aquel silencio propio de la naturaleza divina es reposo, tranquilidad, soledad y paz. Es Bythós y Sigé en los gnósticos valentinianos: Bythós, que en el griego clásico significa solamente el fondo, el abismo, la profundidad, es en los valentinianos el Silencio Eterno, que se convierte en una hipóstasis, se lo escribe con mayúscula, lo mismo que

Sigé, y como hipóstasis divina es objeto de culto 9.

Según el testimonio de Ireneo, en el origen de todo hay un ser infinito (tal vez también indefinido, según diremos más adelante), un Eón que está en silencio y en profundo reposo, ἐν ἡσυχία καὶ ἡρεμία πολλή. Con ese Principio coexiste el Pensamiento ("Evvoua) que es también Silencio (Σιγή). El Silencio integra también la primitiva y fundamental Tétrada pitagórica, a la que llaman Raíz de todas las

7 Estrabón, cit. por Ο. Casez, ε΄, p. 48: καὶ τοῦθ ἡ φύσις οὕτως ὑπαγορεύει ... ή τε χρύψις ή μυστική των Ιερών σεμνοποιεί το θείον, μιμουμένη την φύσιν αὐτοῦ φεύνουσαν ήμῶν την αἰσθησιν.
• Cfr. Casat, ob. cft., p. 108: Valentinianorum Bythós est silentium aeternum;

quin etiam ipse vocatur sigé, et apud nonnullos Gnosticos Sigé pro hypostasi ut

ita dicam divina colitur.

<sup>6</sup> Delle cose supreme - Un preludio. (Cit. por Carolus Mazzantini, De sunthesi doctrinali Dionusti, en "S. Thomae Aquin., in lib. B. Dionysii De dio. Taurini, Romae 1950).

coass, Es Abismo y Silencio, Inteligencia y Verdad. Según Teodoro, "la primera pareja del Pleroma... es Abismo y Silencio, Báthos y Sigé... El nombre de Abismo se explica... es un principio inexpresable, un "Aροπτος, un "Ακατάληπτος ...Lo mismo, el nombre de Silencio indica que ese Padre es desconocido y que es preciso, en ocasión, deber callar con respecto a él (περί του άρρήτου σεσίγηκεν). En realidad. Sigé "comprende" el Abismo, con el cual se confunde para formar un solo y mismo Principio . Naturalmente en los Hermetica encontramos expresiones semejantes. En Poimandres X 5: "Cuando tú no puedas decir más nada de él, entonces lo verás. Pues el conocimiento de él es divino silencio, inhibición de todos los sentidos"; XIII 2: "la sabiduría intelectual en el silencio" 10.

La doctrina de Numenio de Apamea sobre un primer dios, totalmente inactivo con respecto a todas las obras (τὸν μὲν ποῦτον, ἀργὸν είναι έργων ξυμπάντων, frag. 21 L.) y un segundo dios demiurgo, presenta tales afinidades con algunas posiciones del Gnosticismo, que no han faltado historiadores muy autorizados que adscribieran a Numenio a este movimiento, a pesar de las profundas diferencias que en otros aspectos lo separan de él. El primer dios es para Numenio el ser (τὸ ὄν, y según algunos lo Uno, τὸ ἕν), o el Bien. La descripción del fragmento 11 es muy semejante a la caracterización del Potmandres: "...una indecible e indescriptible soledad simple y divina; él mismo en paz y en benevolencia, tranquilo, el soberano, suspendido benigno sobre la esencia" 11. No aparecen, es cierto, los vocablos σιγή ni σιαπή, como en los Hermetica, pero todo el contexto evoca y pinta tal silencio místico. Para alcanzarlo es menester que uno se aparte lejos de todo lo sensible (ἀπελθόντα πόρρω ἀπό τῶν αἰσθηῶν, cfr. Poimandres, καταργία πασών τών αλοθήσεων).

Se va llegando así a aquella exagerada noción de la trascendencia divina, tan acentuada en el neoplatonismo. Especialmente en Plotino, este resultado parecía ser la consecuencia forzosa de haber colocado a Dios (el primer dios, lo Uno-Bien), ciertamente con apoyo en las posiciones de Platón que ya hemos recordado, más allá de la esencia, de la inteligencia, del pensamiento y del ser. Dios no piensa, porque el pensamiento implica la multiplicidad, a la que es ajena la absoluta unidad divina; no es el ser, pues está más allá del ser. El ser es la inteligencia, y los inteligibles no están fuera de la Inteligencia. Lo Uno, el Dios supremo, es la potencia de todas las cosas. Pues el ser no es

σεων. Σοφία ναερά ἐν σιγῆ. Hermės Triemégiete, 1 - Poimandrès. Tr. Π a XII-id. Π, Tr. XIII. Paris, Les Belles Lettres, 1960, p. 115.
 11 E. A. LERMANS, Studie over den wijegeer Numenius van Apamea, met

Oct. Francoid. M. Sachard, La Grose Valentinienne et le Témoigrage de Saint Irénée, Pais 1947, pp. 146, 299, 299, 539.
19, γ γδα αύτοῦ καὶ θεία συπτή ἐστι καὶ καταργία καιοῶν τῶν αἰσθή-

Uitgave der Fragmenten, Bruxelles, 1937; frg. 11, p. 131: àllá tug dipatog nal άδιήγητος άτεχνώς έρημία θεσπέσιος. ... αὐτό δὲ ἐν εἰρήνη ἐν εὐμενεία τε, ήρεμον το ήγεμονικόν, ίλεων εποχούμενον έπι τη οὐσία.

algo muerto, ni sin vida ni sin inteligencia 12. Se comprende la critica de la ortodoxia cristiana, según la cual el neoplatonismo ha convertido a Dios, a fuerza de exagerar su trasceandencia, en una sublime nada 18.

Los neoplatónicos posteriores, menos rigurosamente metafísicos, más atentos a los intereses de la vida religiosa y cultural, insisten más explicitamente sobre el silencio (tacitumitas) como único medio adecuado de honrar a la divinidad: "le rendimos culto por medio de un silencio puro", dice Porfirio; y Jámblico: "...el pensamiento primero, el cual es objeto de culto tan sólo por medio del silencio..."

Pero de los neoplatónicos paganos, el que mayor interés tiene para nuestro tema, así por la amplitud con que lo ha tratado como por la influencia, casi seguramente directa, que ha ejercido sobre Dionisio Ps. Areopagita, es sin duda Proclo, del que a continuación citamos

algunos pasajes:

"...pongámonos, pues, en la soledad, apartada de todo, y lleguemos a la vecindad de la causa universal... no solamente paz y tranquilidad en el mar de las pasiones que impiden el impetu ascensional hacia el Primero, sino que paz y tranquilidad reinen en el aire, reinen en este universo... y con los ojos cerrados miraremos entonces el sol... El, más inefable que el silencio mismo (πάσης σιγής άρρητότερον. σιγή τη πρεπούση σέβων) 15. Advirtamos que, como lo habíamos señalado ya a propósito de la καταργία πασών αλοθήσεων del Poimandres y del σεύγσυσαν ήμων αισθησιν de Estrabón, ese silencio no aquieta o anula solamente la sensibilidad (percepciones, pasiones, deseos), sino también la actividad de la inteligencia misma. Proclo insiste en este carácter mental o intelectual del silencio: τῆς νοητῆς σιγῆς ἐπληρούμεθα (Plat. theol. IV 9, 193).

Creemos además encontrar en la Teología platónica, si prolongamos sus lineas con las que se pueden hallar en Sarapión, un camino para que el alma logre la unión (συναφή) con el divino silencio. A grandes rasgos, este camino es el mismo ascenso dialéctico enseñado por Platón en la República y en el Simposio, y recogido por Numenio en el fragmento 11 L. citado: de lo corporal y sensible a la

<sup>12</sup> V 4, 2: ἐκεῖνο γὰρ ἐπέκεινα οὐσίας ἡν. Καὶ ἐκεῖνο μὲν δύναμις πάντων, το δὲ τὰ πάντα. Τὸ γὰο δν οὐ νεκρὸν οὐδὲ οὐ ζωὴ οὐδὲ οὐ νοοῦν.

14 Porf. De abstinentia II 34: διά δὲ σιγής καθαιράς θρεσκεύομεν αὐτόν. Jambl. De mysterite VIII 3: τὸ πρώτον νοούν · · · δ δὲ καὶ διὰ σιγής μόνης

θεραπεύεται.

vous δή και δν ταύτον.

13 Carolus Mazzantini, ob. c#.: "...in phase consequenti nimis 'mysticus' transcendentiam divinam ita extulit, vel potius extollendo deformavit, ut eam conlocare praesumeret supra ommem intelligentiam et entitatem, quasi puras tene-bras, quasi sublime nihil (sublime quidem, sed nihil) Deum, per puram negam, dicendo esse Deum, vel saltem Deum supremum".

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Teología platonica II 11 - In Ramp. plat. II 85, 3, 6. Por no haber tenido acceso al original, entresacamos y retraducimos estas frases de la traducción de Entrico Turolla, Editori Lat erza, Bari 1957. Las frases transcriptus en griego estin tomadas de O. Casel, ob. c#.

concentración del alma en su propia unidad, de allí a lo racional (λόγοι), luego a lo inteligible (τὰ νοητά): "De qué manera allí se unan ahora los primeros inteligibles, ya no por medio de discursos, lo muestra Platón. En realidad la unión con ellos es inefable y se realiza por medio de lo inefable."

La unión con los primeros inteligibles es indecible (διρτινος) y se realiza por medio de lo indecible (δι 'ἀρφήτων). Pero según la concepción del silencio místico atribuida por Suidas y Focio a Sarapión, el alma ha de trascender incluso esos mismos inteligibles: en primer lugar, debe alejarse de lo corporal para concentrarse en sí misma, y lanzarse luego hacia la totalidad del piélago divino; después, salirse en un értasis de sus propias moradas y, retirándose de los pensamientos (ἕννοια) racionales hacia los que tienen afinidad con la inteligencia, así divinizada (ἐνθυνιώσου) y transformada, llegará a una calma divina y va no humana 11.

Tanto en Proclo como en Sarapión, según las transcripciones que acabamos de hacer, queda descartada o superada la vía racional (διὰ λόγων), no así la intelectual (τὰ νοητά). El conociamiento intelectual es siempre intuitivo, el racional siempre discursivo (cfr. Sto. Tomás, In de dio. nom. Expositio. 9).

La doctrina del silencio místico ha pasado por Proclo a Dionisio, que con razón ha sido llamado el doctor de una teología del silencio, y por él a todos los místicos cristianos hasta San Juan de la Cruz.

No podemos entrar ahora en la discusión acerca de la influencia directa de Proclo sobre Dionisio, tema que se vincula estrechamente con el problema cronológico concerniente al Corpus Dionysianum, cuya fecha hacen retroceder algunos hasta el Emperador Juliano, y aun hasta el siglo n, para no hablar de los que creyeron o aún creen que su autor es el convertido de San Pablo. Todas estas opiniones nos parecen ya insostenibles <sup>18</sup>. Recordamos solamente que el argumento más fuerte y más repetido en favor de la dependencia apuntada es la evidente semejanza entre el capítulo IV del De diotnis nominibus y el De subsistentia malorum de Proclo. Dejamos ahora a un lado estas generalidades para reflexionar sobre algunos textos. Por ejemplo, el siguiente. De dio, nom 405 que, además de mentar el tema del

10 Plat. theol. IV 9, 192: δπως δὲ ἐντεύθεν ήδη συνάπτονται τοῖς πρῶτοις νοητοῖς, σὐκέτι διὰ λόγων ὁ Πλάτων ἐξέφηνεν. ἄρρητος γάρ ἐστι καὶ

δι άρρήτων ή πρός έχεινα συναφή.

19 Para esta discussón podemos remitimos a lo dicho en Dionislo, Pseudo-Areopagita - Sobre la "Feología Mistica", Trad. y notas de C. M. H. y Mercedes Biani ("Cuedemos de Filosofía", nº 9, año VIII, Buenos Aires, 1968): y para

λαγος έλεγε - SARΔΕΡΘ-, τα μέν πρώτα Ιδιών ήθων και άναγμορώναν άπό είον πέλαγος έλεγε - SARΔΕΡΘ-, τα μέν πρώτα Ιδιών ήθων και άναγμορώναν άπό είς ξαυτήν, αδύνς δε έξευταμένην τών συναγειρμένην άπό σύ σώματος τών λογικών έννοιών έπὶ τὰς τῷ νῷ συγγενείς, ἐκ δ αδ τρίτων ένθουν σιώνου και παρωλλάττουσαν εἰς ἀήθη τινὰ γαλήνην θεοπρεπή και σύκ άνθομπίνην — — — — — (Focio 350» 24 ss. Cases, οδ. cht. pp. 158/7).

silencio, de la paz divina, usa de un vocabulario y de unos conceptos que searía difícil no vincular con la teoría procliana de la permanencia en sí, la salida de sí y el retorno hacia sí: "Entonces, acerca de la misma divina paz y silencio, sea este lo que fuere, al que el santo Justo 1º llama depley ţsia e immovilidad con respecto a todo proceso conocido—, cómo se encuentra en paz y guarda silencio y cómo está en sí mismo y dentro de sí mismo y cómo está en sí mismo y al entrar en sí mismo y multiplicarse a sí mismo no abandona su propia unidad, permaneciendo integro dentro de sí por la excelencia de la unidad que todo lo sobrepasa... "2".

No insistiremos sobre la dependencia de Dionisio con respecto a Proclo. Pero la primera parte del texto citado se presta a mayor comentario: la divina paz y silencio, la depleyţia (que la traducción latina usada en el comentario de Santo Tomás vierte por inteflabilitas pero la de Cordier por Insonantia,—silencio, una vez más): mensara con llevarnos, no sólo a aquella exagerada noción de trasceadencia propia del neoplatonismo, sino también a una especie de dualismo gnóstico. Hay ciertos pasajes en el De dio. nom. que suenan como muy plotinianos. Citemos, a modo de ejemplo, el de I 5: "Conviene atribuir una ciencia suprasubstancial del conocimaiento de la suprasubstancialidad, a la misma (scil. Divinidad) que está por sobre la inteligencia y la substancia misma"."

Pero, como explica Santo Tomás, se trata de lo que está por sobre la razón y la inteligencia creadas y por sobre la misma substancia creada sa

más amplia exposición, a Endre v. Ivánka, Plato Christianus - Uebernahme und Umgestaltung des Platonismus durch die Väter, Einsiedeln, 1964.

<sup>19</sup> Quién sea este santo llamado Justo, no se sabe. Una nota de la edic. cit. del Comentario de Sto. Tomás al Tratado de Dionisio dice: "Dum Maximus (393 A) et Pachymeres (991 A) "Iustumi" (405) putant esse loseph Barasban (Act. I 23), S. Thomas prudenter notat: "quidam sanctus nomine Iustus".

<sup>20</sup> Πέρὶ μέν οῦν αὐτῆς ὅ τι ποτέ ἐστι τῆς θείας εἰρήνης καὶ ἡτυχίας ἡν ὁ ἰερὸς Ιοῦστος ἀφθεγξίαν καλεί καὶ ἐπὶ πᾶσαν γιγνοσκαμένην
πρόοδον ἀκινησίαν –ὅπως τε ἡρεμεῖ καὶ ἡτυζιαν ἄγει καὶ ὅπως ἐν ἐσιτῆν
καὶ εἰσω ἐσιτῆς ἐστι και πρὸς αὐτὴν ὅλην ὑπερήνωται καὶ οὕτε εἰς
ἐσιτῆν ἐσιτοῦσα καὶ πολιάσκλοσιάζουσα ἐσιτήν. ἀπολείετει τὴν ἐσιτῆν ἐσιτην ἐσιτοῦσα καὶ πολιάσκοισα ἐσιτὴν ἀπολείετει τὴν ἐσιτην ἐσιτην
σιν, —ἀλλά καὶ πρόειοιν ἐπὶ πάντα ἔνδον ὅλη μένουσα δι ὑπερβολὴν τῆς
πάντα ὑπερογούστις ἐνώσκος.

Tatvard integeration; Évicience;

21 La palabra no figura en el Liddell-Scott ni en el Bailly ni en ningún otro discionario que conozcamos. Hay vocablos semejantes y formados de los mismos elementos, siempre con la significación de "imposibilidad de hablar", "nutis-

24 Aqui el texto presenta variantes, y sus interpretaciones más variodades aún. Los detalles están en la nota del Comentario citudo, cuya conclusión esta difficilia valde sunt haec... Pero en la parte que nos interesa está exunto de talte difficultades. La lección de los edifores del Comentario de Sto. Tomás est. Trig. για (παρ. λόγον και νοῦν και οινίμαν αύτης ύπερουσιώτητος άγνοσία. Δε το του δενερουσιου έπειτο με αυτοποιών αυτοποία του παρ.

Αυτή την υπερούσιον έπιστήμην αναθετέον.
23 Exposit. 14: quia scilicet est super rationem et intellectum creatum et super

ipsam substantiam creatam.

Una cosa es decir "hyperoúsion" e "hyperousiótes", y otra es decir ἐπέκεινα τῆς οὐοίας; pues en el "hyperoúsion" se da la idea de algo esencial aunque en sentido eminente, distinto de la esencia de las cosas del mundo.

Lo que para nosotros resuelve definitivamente el problema es la aceptación, por parte de Dionisio y de su comentador Tomás, de la presencia de las ideas ejemplares en la mente divina, lo que, según vimos, es extraño a Plotino, si se trata del primer Dios:

"Decimos que los paradigmas [esto es, las ideas ejemplares], son las razones [lógoi] en Dios que hacen la substancia de los seres y singularmente las pro-existencias a las que la teología llama pre-definiciones y divinas y buenas voluntades definidoras y creadoras de los seres, según las cuales (razones) el suprasubstancial predefinió y produjo todos los seres."

En su Comentario, subraya Santo Tomás: "decimos que son ejemplares, no algunas cosas fuera de Dios, sino en el mismo intelecto divino algunas razones de las cosas existentes" <sup>24</sup>.

Esta interpretación de las Ideas platónicas como pensamientos de la mente divina no es, como alguna vez se ha pretendido, una invención de la filosofía cristiana. Se remonta al siglo rv a.C., según testimonio de Diógenes Laercio, y parece que en el siglo r a.C. era un lugar común; se la encuentra más tarde en la Ep. 65 de Séneca, explícitamente formulada, antes de formar parte importante de la doctrina de Albinos. Pero el cristianismo de los Padres la ha adoptado, y esta interpretación ha contribuido sin duda a una representación de la estructura del mundo que, combinando la teoría aristotélica de los grados del ser con la teoría platónica del ascenso dialéctico, conducia naturalmente, sin "salto cualitativo", a la posibilidad del conociamiento eratórico de la divinidad.

Pasando, pues, por encima del neoplatonismo al espíritu del antiguo platonismo, Dionisio cita, con algunas variantes, el pasaje de
Simposio 211 a, donde Platón describe el ascenso dialéctico del amor
en busca de la Belleza: "Pero lo bello como bellisimo y superbello
y siempre existente según es en sí mismo y no engendrado ni destruido ni aumentado ni disminuido; ni bello en una parte y feo en
otra; ni a veces sí y a veces no; como sí fuera para unos bello y
para otros no bello; sino que siempre es bello en sí mismo según su
propia naturaleza y siempre uniforme (monocidés) consigo mismo".
En este pasaje, y en el Comentario de Santo Tomás, se advierte que
la hiperbolizaciós (por medio del "hypér" usado en composición:
hyperbalón, y no como preposición: "hypèr tò kalón") niega que las
perfecciones creadas estón presentes de mismo modo en la perfección increada; pero hiperbolizando afirma ciertamente que ellas de

<sup>24</sup> Santo Tomás, Espositio, cit., 666: ... quod exemplaria dicimus esse non res aliquas entra Deum, sed in ipso intellectu dicino quasdam existentium rationes.

algún modo están presentes allí (si así no fuera la participación se haría imposible). Por su parte Tomás expresamente aplica en su comentario los dos modos de relación de la Idea con la cosa: la presencia (parousía) y la participación (méthexis), aunque con alguna alteración del vocabulario: "Pero de qué manera Dios sea causa de la claridad, lo muestra Dionisio agregando que Dios envía a todas las creaturas, como un cierto fulgor, un traspaso de su rayo luminoso, que es la fuente de toda luz; ciertamente estas transmisiones fúlgidas del rayo divino deben entenderse según la participación de la semejanza y estas transmisiones son embellecedoras, es decir que crean la belleza en las coasa... Y esto puede entenderse según la opinión de los platónicos, que lo superior está en lo inferior según la participación; pero lo inferior está en lo superior por una cierta excelencia, y que así está todo en todo" (Expos. 340).

Esta digresión nos ha llevado aparentemente muy lejos del tema de siencio. La creimos necesaria a causa de la vinculación que se muestra, en la doctrina dionisiana, entre el tema de la belleza y el de la paz y el silencio, por un lado, y por el otro, la exclusión del radical dualismo gnóstico y aún de la trascendencia neoplatónica a ultranza.

Pues no se trata aquí de la belleza como de una cierta y determinada cualidad, sino de algo que es inherente a la acción de la divinidad v que se comunica a las cosas. Dionisio v Tomás piensan que la belleza de las cosas se debe a que Dios las llama hacia si, hacia su unidad v armonía. Por eso, alterando un tanto una etimología que se encuentra en Platón (Cratilo 416c), Dionisio y Tomás sostienen que kállos, la belleza, deriva de kalein, llamar. Y al llamar a las cosas hacia la unidad y la armonía. Dios las llama hacia su propia Paz Divina. La paz divina procede (en sentido neoplatónico: πρόεισι), desciende hacia todos los seres, pero sólo en cuanto por su similitud se transmite a todos, según la propiedad de cada cosa; y sin embargo, superemana según la abundancia de su fecundidad pacífica, porque siempre hay más en Dios como potencia para hacer la paz, de las que hay en las cosas para recibirla; y por lo tanto la emanación de la paz que parte de Dios está por encima de toda capacidad receptiva (susceptibilitas, dice Tomás) de las cosas. Y aunque la recepción de la paz sea según la propiedad de las cosas, aunque la paz divina procede hacia todas las cosas según la emanación de los efectos, sin embargo ella permanece inmóvil en sí misma-

Pero esta immovilidad (ἀκινησία) es una immovilidad maravillosamente activa, llena de vida y de dinamismo. Tal vez parezca paradófico que sea el platonismo medio y más aún el neoplatonismo (Plotino en primer lugar) quienes hayan dado un nuevo sentido a la δύναμις aristotélica.

Segón Alfred Fouillée, "lo posible no tiene su razón en sí mismo; no se basta y no se constituye sin tener necesidad de un principio superior. La universal potencia de que habla Aristóteles debe, pues, esconder algo real, que es su fundamento. Este principio, por el cual todo es posible, se puede decir que *puede*, que tiene la potencia; pero esta palabra toma entonces un sentido enteramente nuevo; ya no indica más la pasividad absoluta, sino la absoluta actividad (II v 2: VI vii 20)<sup>2 m</sup>.

Para no alargar demasiado este punto, nos limitanos a recordar, adrade otro ángulo, las citas que ya hicimos más arriba: la de V iv 2 donde Plotino dice que lo Uno-Bien es δύναμε, πάντου, y la de V ii 15: "Él es potencia de todas las cosas, pero potencia den qué sentido? No ya en el mismo sentido en que se dice que la materia es en potencia, porque ésta recibe todo porque es pasividad, sino en el sentido opuesto, porque él es actividad." 20.

Entendemos que en el fondo se trata de un aspecto particular del mismo problema de la enérgeia akinesías que se plantea respecto de Aristóteles <sup>17</sup>. La actividad divina, que excluye el movimiento y se reduce a la pura contemplación del pensamiento por si mismo (voíneso, vónoro), es enérgeia que está más allá y por encima de la kínesis, es évégyeta dxunjolaç o nigenia. Esta palabra, agrega Schiller, no se puede traducir por "reposo" sin confusión. Porque "reposo" equivale para nosotros a "no-actividad", que para Aristóteles significa "no-existencia". "La paradoja es que pueda haber actividad, vida y conciencia sin cambio, imperfección y decadencia".

Esta concepción de la dynamis así transformada ha sido "diligentemente" aplicada por Dionisio a Dios (según nota de los editores del Comentario de Santo Tomás), para conjurar el peligro de la posición gnástica que más arriba recordamos acerca de Sigé. Se suprime con esta doctrina la noción errónea según la cual se entiende a Dios como un ser indeterminado que se determina a si mismo por medio del devenir cósmico o histórico <sup>28</sup>. En efecto, Dionisio dice que Dios es potencia (332) en el sentido de que tiene en sí toda potencia, pero por modo eminente y superior, y como causa de toda potencia, pero Y, en forma coherente con esta acepción de dynamis, usa Dionisio la de akinesta vinculada con el divino silencio: "Acerca de la divina paz y silencio e inmovilidad con respecto a toda procesión conocida... de qué modo está en reposo y guarda silencio...". Lo que ahora queremos destacar en este pasaje, ya más arriba citado, es el éxi

<sup>26</sup> ΑΙΡΑΕΟ FOULLÉE, Le philosophie de Platon, Paris 1909, Τ. ΙΙΙ, p. 189.
26 τὸ δὲ δύναμις πάντων. Άλλὰ τίς ὁ τρόπος δυνάμεως: Οὖ γὰρ ὡς ἡ ὑλη δυνάμει λέγεται. ὅτι δέχεται. πάσχει γὰρ. ἀλλ. 'οὅτος ἀντιτεταγμένως τῷ ποιεῖν.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Cfr. "Sur la conception de l' ἐνέργεια ἀκινησίας", F. C. S. SCHILLER, en Bibliothèque du Congrès International de Philosophie - IV - Histoire de la Philosophie, Pais 1902, pp. 189 ss.

<sup>26</sup> Per hanc doctrinam periculum tollitur pravae notionia, qua Deus, tanquem ens indeterminatum, per fieri cosmicum vel historicum sese determinans, intellicitur.

<sup>20</sup> Αέγομεν τοίνυν δτι δύναμίς έστιν δ θεός ώς πάσαν δύναμιν έν έαυτῷ προέχων καὶ ὑπερέχων καὶ ὡς πάσης δυνάμεως αίτος

γιγνοσχωμένην πρόοδον, pues de estas palabras resulta que esta inmovilidad no es un reposo inerte sino que sólo se entiende con respecto a los procesos conocidos, y así lo subraya Santo Tomás en su comentario, precisando que se trata de un proceso conocido por nosotros <sup>8</sup>.

Podemos entender ahora lo que significan las Personas de la Trindida de Dionisio; el Padre es Dynamis, el Poder; el Hijo es Sofia, la Sabiduría; y el Espíritu es Eiréne, la Paz unida al Divino Silencio.

Ocupándose de la Trias de Dionisio, comenta Ivánka (ob. cit., p. p36): "Aquí es especialmente sorprendente que estos conceptos, que tienen su sentido originario y propio en la historia de la salvación, son empleados enteramente en su sentido ontológico-metafísico. De la historia de la salvación, ni una palabra, aún cuando todo esto, dýnamis (I Cor. 1, 24) dikaiosýne, hagiasmós, apolýtrosis (I Cor. 1, 30) son expresiones de la Escritura, que se refieren a Cristo el Salvador. y no en un sentido general enteramente metafísico". Sin atrevernos a resolver con esto las perplejidades de Ivánka, observamos sin embargo que una adhesión demasiado estricta a los términos de la Escritura en este preciso punto hubiera comprometido la interpretación dionisiana de la Trinidad; pues Eiréne no se aplica en la Escritura al Espíritu, sino que es uno de los nombres de Cristo. Baste citar, entre otros pasajes, Efesios 2, 12: "Pues El mismo es nuestra paz, que hizo de ambos uno y destruyó el muro defensivo, que es la enemistad, en su propio cuerpo, anulando (katargésas) la ley de los mandamientos, con sus preceptos, a fin de obtener de los dos un hombre nuevo, haciendo la paz, y reconciliar con Dios a ambos en un solo Cuerpo por medio de la cruz, dando en sí mismo muerte a la Enemistad".

Pero es que para Dionisio, como para Ignacio de Antioquía, el Silencio es más originario que el Verbo. La substancia de la realidad es el Silencio; la realidad habla desde su silencio, desde su propia profundidad. Este silencio no es, pues, la "tacitumidad"; el Silencio se expresa y se enuncia por medio del Verbo, y así pueden entenderse las palabras de Ignacio de Antioquía, que para algunos tienen cierta resonancia gnóstica: "Dios es uno solo y se manifiesta por medio de su biio [esucristo, que sale del silencio (&\ddot) ou'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\ddots'\dd

Por vía analógica, por vía de negación y de excelencia, verbo y silencio pueden referirse a Dios; pero enbonces hay que decir que en El la prioridad, no por cierto de nobleza, pero sí de origen, corresponde a aquel Silencio originario que se expresa perfectamente en el Verbo Divino.

Por la misma razón, también los ángeles son nuncios del Silencio...

"y que sean ángeles, como si dijéramos anunciadores del divino silen-

81 y 88 CAROLUS MAZZANTINI, De synthesi, cit.

<sup>30</sup> De dio. nom., 405: τῆς θείας εἰρήνης καὶ ἡσυχίας ... καὶ πᾶσαν γιγνοκωμένην πρόσδον ἀκινησίαν ... όπως τε ἡρεμεὶ καὶ ἡσυχίαν ἀνει... Αμαφιε ἡσυχία se traducinos aqui por "silencio", como la versión usada por Santo Tomás (cfr. Liddell-Sort) 29 acep. y Demost. Fel. 1, 1.15.

cio..."; y "haciendo resplandecer en sí mismo (scil. el ángel), tanto como es posible, la bondad del silencio que está en el arcano" 89.

He aquí la prioridad del Silencio con respecto al Verbo. "No menos sarco, no menos adorable, es el Verbo. ". Pero el carácter originario del silencio explica que la contemplación mística natural y
sobrenatural tienda hacia él. "Pues Dios habla silencioso, habla desde
la profundidad de su silencio, expresa y manifiesta toda la profundidad de su silencio a la luz del Verbo, y sin embargo, en la luminosa manifestación de ningún modo lo pierde, más aún, lo confirma
con el decir y el expresar, al hacerlo evidente: evidente misterio" se.



<sup>89</sup> De dio. nom. 104: καὶ είναι ἀγγέλους, ιοσπερ ἐξάγγελτικὰς τῆς θείας σιγῆς καὶ οίον φότα ... 212: καὶ ἀμιγῶς ἀναλιμπον εν ἐαυτῷ —καθάπερ οίδν τέ ἐτι- τὴν ἀγαθότητά τῆς ἐν ἀδύτοις σιγῆς.

## LA HISTORIA DE LA FILOSOFIA Y SUS PROBLEMAS

Pon Eugenio Pucciarelli

1

La filosofía y el enigma del mundo y de la vida

L'enigma del mundo y de la vida hostiga a los hombres de todos los tiempos. No sólo enciende y renueva su curiosidad, exigiendo claridades intelectuales que satisfagan su irreprimible apetencia de saber, sino que también engendra desazón y angustia. El doble enigma envuelve y arnastra a quien se deja apresar en sus redes, compromete su destino y hace vacilar su propio ser. El que ha pasado por esa experiencia ya no recobrará las dulzuras de aquella paz sonriente, anterior al encuentro que coincidió con el despertar de su conciencia crítica.

La religión y el arte, por caminos distintos e igualmente seductores, intentan acallar la angustia que lacera el alma cuando el enigma hunde su aguijón en el hombre. Pero a pesar de sus protestas de verdad, el arte, pariente del ensueño y del juego, pone una nota de ficción en sus creaciones y no concede seguridad al hombre angustiado. Al regresar de la contemplación estética, en que el olvido más profundo de la vida acompaña al goce artístico, el hombre se encuentra otra vez cara a cara frente al enigma que le sobrecoge con su misterio. Y el hombre anhelante de claridad no se siente más satisfecho con la religión, que le invita a inclinarse frente al misterio que su razón no puede penetrar. La creencia religiosa es, sin duda, inquebrantable pero es también subjetiva y no todos parecen llamados a participar en ella. Arte y religión remiten, pues, a otra esfera, a la filosofía. Es menester asociar la atracción del arte con la seguridad de la religión, pero alcanzar, al mismo tiempo, soluciones racionales válidas para todos. Respuestas resistentes al asedio crítico de la razón más diestra en el ataque que en la defensa, y susceptibles de ser controladas en cualquier momento y desde sus mismos cimientos. Acosado por el enigma del mundo y de la vida, el hombre espera encontrar esas soluciones en la filosofía.

La tarea es tan ardua como impostergable: explicar la existencia del mundo y el sentido de la vida, descubrir los fundamentos últimos del saber y de la acción, hallar certidumbres definitivas. Esta ambiciosa aspiración, múltiple en apariencia pero una en el fondo, mantiene encendida la curiosidad de los hombres, alcanza su máxima lucidez en la mente del filósofo, se reitera en todas las épocas y alimenta los sistemas de ideas que se han propuesto innumerables veces con el propósito de dates satisfacción. Su expresión más coherente constituye la historia de la filosofía.

g

## Reiteración de problemas y renovación de doctrinas

Cada generación experimenta de nuevo las viejas angustias, replanta los problemas que han preocupado a sus predecesoras y se
afana por encontrarles solución. El ideal de un pensamiento libre,
resuelto a despejar el enigma, no abandona al hombre y estimula
la renovación de las doctrinas. La historia de la filosofía es un hecho:
los sistemas, los pensadores, las escuelas se suceden en el tiempo.
Esta sucesión constituye una realidad: el pasado no se esfuma, no
no se disipa, no se pierde; persiste tenazmente, sobrevive a su momento y se prolonga en los subsiguientes, y, en cierta manera, continúa latiendo dentro del presente. Existe, pues, una tradición filosofica que constituye una amplia corriente que ha engrosado su caudal
a través de las edades con la aportación de las ideas más diversas, y
siempre es posible asomarse a sus riberas y remontar el curso hasta
su cuna.

Por diversas que parezcan, y en ocasiones lo son tanto que se oponen y excluyen reciprocamente, esas ídeas se dejan engarzar sin esfuerzo en el hilo continuo de los problemas fundamentales. Son respuestas a las mismas preguntas, reiteradas en cada generación, y traducen el agotamiento de las soluciones anteriores frente a las exigencias de las nuevas situaciones históricas.

Pero la historia de la filosofía no registra solamente el encadenamiento, más o menos dramático, de las ideas ajenas a las vicisitudes de la vida concreta de los hombres que las pensaron, ni es únicamente el fruto del estuerzo de pensadores solitarios, que la imaginación popular, no siempre bien informada, se complace en suponer ajenos a su medio, e indiferentes a su tiempo. La llama de la filosofía se extinguiría seguramente si los hombres inclinados a ella por vocación y dotados de disciplina y aptitud creadora, no alimentasen de continuo el fuego encendido hace siglos. Pero en torno a ella se mueven, además, otros intereses independientes del conocimiento puro. Hay también un uso público de la filosofía: instituciones encargadas de transmitirla, hombres consagrados a su enseñanza, cáte-

#### LA HISTORIA DE LA FILOSOFÍA

dras y libros al servicio del mismo fin, todo un enjambre de estudiosos y aficionados que se agita, sufre y goza en esa tarca. La enseñanza de la filosofía responde a preocupaciones prácticas: la formación activa del hombre reclama, en primer término, su activa colaboración. La sociedad experimenta su necesidad y arbitra los medios adecuados para satisfacerla. La filosofía cumple por añadidura con una función social y ocupa un lugar en el mundo de la cultura, al lado del arte, la religión y la ciencia.

Las doctrinas de los pensadores originales se suceden en el tiempo y dibujan una trayectoria histórica: los intereses del conocimiento puro, las exigencias de la vida práctica y las necesidades pedagógicas encaminadas a la formación integral del hombre confluyen más de una vez en el curso viviente de esa tradición.

3

#### Aparente exclusión de historia u filosofía

La historia jes un accidente que le sobreviene a la filosofía y que conspira contra sus fines o, más bien, es un rasgo intrinseco de su misma esencia? A primera vista, historia y filosofía parecen antagónicas, como también lo harían suponer las actitudes mentales del filósofo y del historiador. La filosofía, por lo menos en la mayoría de sus orientaciones, indaga lo universal, busca lo permanente, intenta explicarlo todo por la esencia; la historia se detiene en lo individual, presta atención a lo transitorio, procura explicar el presente en función del pasado.

La multiplicidad incoherente y dispersa de la vida temporal y la libertad de cada individuo, que se traduce en la singularidad de su obrar, invitan al historiador, empeñado en describirlas con amor y con arte, a orientar su curiosidad hacía lo singular: captar el suceso único, apresar la individualidad que no volverá a repetirse y que no tiene par en ese mismo momento. Realizará, sin duda, esa tarea con auxilio de conceptos generales, pero la sustancia concreta del individuo, que es lo importante para él, no se dejará captar nunca del todo en la rigida y al mismo tiempo abierta malla conceptual. El concepto es un medio para poner de manifiesto lo singular. El filósofo, por el contrario, se vuelve hacía las cosas para indagar lo universal: se desentiende de lo anecdótico y pintoresco, el individuo no es más que el ejemplar, muchas veces indiferente, de lo universal o el punto de cruce de muchos conceptos generales o leyes igualmente generales.

El historiador, atento a la vida que fluye, trafa de fijar lo efímero, detener lo fugaz, captar el sucesa que no consiente repetición. Frente a esa realidad proteica, inquieta y móvil, que se desplaza ante sus ojos, inquiere ¿qué acaeció?, ¿cuándo?, y su mirada se detiene en el tiempo y en el individuo. Contrasta con la actitud del filósofo que busca lo permanente en el cambio, lo constante que se esconde tras la variación: indaga la sustancia, la esencia, la ley, sustraidas al fluir del tiempo. Una cosa es dirigirse hacia los hechos para complacerse en su singularidad irrepetible y reflejar con fidelidad su movimiento y su vida, que es lo que intenta hacer el historiador, y otra, muy distinta, es indagar las constancias en el cambio, lo permanente en la misma variación, que es lo que procura hacer el filósofo.

Frente a un hecho cualquiera, el historiador averigua sus antecedentes y sólo por el relato del pasado logra hacer inteligible el hecho en cuestión. El filósofo, al intentar poner en claro la esencia de las cosas, se desentiende del pasado próximo o remoto de la misma filosofía y exige un comienzo absoluto para su propia meditación. No puede dar por supuesto ni el objeto ni el método de la filosofía, ni le es dado apoyarse sobre los resultados allegados por generaciones anteriores. Debe buscar sus propias evidencias, descorriendo los velos que las ocultan, buscando un contacto inédito y personal con las cosas mismas a fin de sorprender la esencia que ocultan oelosamente, pro-yectar una luz cruda sobre todas las profundidades que antes protegian la sombra y el misterio.

No podrían ser más opuestas y, al parecer, excluyentes las dos disposiciones mentales, la del historiador y la del filósofio. Y, sin embargo, la filosofia tiene una dimensión histórica, y la historia de la filosofía, que es un hecho real y consiste en la reiteración de los problemas y en la renovación de las doctrinas, no hace otra cosa que ponerla al desnudo. ¿Cómo se explica esta extraña situación?

4

# Problemas que plantea la historia de la filosofía

La sucesión de las doctrinas, como fruto del esfuerzo obstinado por develar el enigma que desafía la curiosidad del hombre, constituye un hecho grávido de hondos problemas. Como todo hecho, reclama una explicación. Es menester ponerlo en claro, horadar su espesa coraza, leer en su interior, traducirlo a ideas claras y distinas, volverlo transparente para la razón. Expresado en otros términos: la historia de la filosofía es una realidad que necesita ser explicada. Plantea, por eso, una serie de problemas.

El itinerario que la filosofía recorre en el tiempo des un rasgo intrinseco de ella misma o algo extraño a su verdadera indoler Con otras palabras: ¿por qué hay historia de la filosofía? Sólo se podrá dar adecuada respuesta a estas preguntas después de haber iluminado la dinámica de esa realidad que es el filosofíar y la estructura de la vida humana, que constituye, por así decirlo, su fuente de origen.

#### LA HISTORIA DE LA FILOSOFÍA

¿Cuáles son el origen temporal y las fronteras geográficas de la historia de la filosofía? En términos equivalentes: ¿hasta cuándo se remonta en el tiempo y hasta dónde se extiende en el espacio la tradición filosófica?

La filosofía jes independiente de las otras manifestaciones de la cultura? ¿Tiene, por ende, una historia propia, un desenvolvimiento autónomo? O, por el contrario, ¿refleja de manera variable pero inequivoca, las vicisitudes de la vida total de cada época y de cada pueblo? Al incidir sobre la filosofía, las influencias sociales, políticas, económicas, religiosas, artisticas, etc., ¿alteran su curso y modifican su contenido o la filosofía es impermeable a ellas? ¿O la cultura es un complejo de muchas caras y la filosofía es sólo una de ellas que se mueve al mismo compás que las otras?

La historia utiliza los conceptos de unidad, continuidad, periodización y nexo que une a los sistemas. ¿Cuál es, pues, la estructura de la historia de la filosofía? ¿Qué relación guardan los sistemas entre sí? ¿De qué indole es el vínculo existente entre doctrinas que se suceden en el tiempo?

Todas estas preguntas se refieren a la historia de la filosofía considerada como realidad, como hecho, a la vida temporal de la filosofía. Pero, a su vez, esta realidad ha sido recogida y descrita, esta vida ha sido relatuda por los historiadores y se ha convertido en tema de una investigación especial, en objeto de una ciencia. Además del hecho real, que se despliega en el tiempo, existe la ciencia que examina ese hecho. Hay, por consiguiente, una historia de la filosofía como ciencia. Y ésta plantea, a su vez, nuevos interrogantes.

¿Eniste una historia objetiva de la filosofía, válida para todos, independiente de las preferencias ideológicas y del sistema de ideas del historiador que la construye? O, por el contrario, cada imagen del pasado filosófico gestá condicionada por las ideas de la época y los gustos del historiador?

La historia de la filosofía des una ciencia independiente o constive una parte de los mismos sistemas que se suceden en el tiempo y que ella es encargada de relatar?

5

## La historia de la filosofía como hecho

¿Cómo es posible la historia de la filosofía? Un hecho invita a formular esta pregunta: la filosofía aspira, por naturaleza, a ser un pensamiento ajeno al tiempo y, por ende, independiente de la historia. Una doctrina filosófica pretende valer para todos los hombres y en todos los tiempos. Excluye, de antemano, toda especie de relatividad psicológica e histórica. No se resigna, pues, a satisfacer las demandas intelectuales de una época o de una comunidad, y mucho menos de

un individuo aislado; aspira, por el contrario, a imponerse a todos y siempre. ¿Por qué, entonces, la filosofía, que pugna por ser un concimiento necesario y universal, tiene una dimensión histórica que, al parecer, contradice y anula aquella aspiración? ¿Por qué cada generación se ve forzada a replantear los viejos problemas y buscar con un riesgo y un esfuerzo que no ceden en magnitud al de la primera

vez, la solución ajustada a sus necesidades?

Al caracterizar la filosofía no conviene poner el acento ni sobre su porvenir. Quizá en el pasado no se hayan desenvuelto todas las posibilidades implicitas en su esencia, sino solamente algunas, y el porvenir depare muchas sorpresas. Quizá le queda aún mucho camino por recorrer, y lo andado hasta ahora sea sólo una parte exigua de su itinerario. Por eso, al definirla en función del pasado, de lo que ya ha sido, se corre el peligro de reducir excesivamente su contenido. Y, a su vez, una definición que quisiera tomar en cuenta el futuro arriesgaria hipótesis, no siempre bien fundadas, sobre el itinerario a recorrer. Seria tal vez menos estrecha que la que se apoya sobre los datos seguros del pasado, pero indudablemente más frágil, más expuesta a la conjetura y al azar. Por consiguiente, sólo se puede caracterizar de un modo seguro y ceñido a la filosofía si se parte de su aspiración.

¿Qué pretende la filosofia? ¿Qué ha querido ser en todos los tiempos? ¿Qué ha de seguir siendo para mantenerse fiel a su propia esencia? Indagamos, pues, la aspiración, el programa, el fin, la meta, la exigencia del filosofar. Sólo de esa manera será posible poner en claro el dinamismo de la filosofía y emplicar el origen de su extraña dimensión histórica. Por ese camino será fácil encontrar una respuesta

a la cuestión: ¿cómo es posible la historia de la filosofía?

En líneas generales se puede afirmar, sin ánimo de incurrir en una formula excesiva, que la filosofía aspira a ser un conocimiento necesario y universal de la totalidad de los objetos. Cada sistema, fruto del esfuerzo intelectual de un hombre y a veces objeto de perfeccionamiento dentro de una escuela que prolonga su enseñanza, es la respuesta a esa exigencia. Como toda solución que cree ser verdadera excluye a las demás. Y, por su parte, cada nuevo contacto con lo real, cada nuevo encuentro con los problemas, revela la insuficiencia de las respuestas anteriores y muestra que la aspiración no ha logrado satisfacerse del todo. Las viejas fórmulas exhiben su limitación y su debilidad; la crítica hace fácil mella en su cuerpo frágil y despierta la necesidad de su ampliación y reemplazo. Sin contar con que las ideas envejecen y experiencias más frescas revelan la caducidad de los antiguos enunciados. Las ideas del pasado no siempre están a la altura de las exigencias intelectuales de los nuevos tiempos; otros contactos directos y personales con la realidad, una nueva revelación del enigma ponen al desnudo el desajuste entre la antigua doctrina y los hechos recientes e imponen la obligación de replantear las cuestiones y encontrales solución más feliz.

#### LA HISTORIA DE LA FILOSOFÍA

De ese doble movimiento crítico y constructivo nace la historia de la filosofía: la conciencia de la inadecuación entre las ideas y los hechos, entre el sistema y la realidad, promueve el nuevo esfuerzo sistemático, origina la nueva solución. La historia tiene su raíz en la misma magnitud de la empresa que el filósofo se propone: la ambiciosa aspiración no se satisface nunca del todo, está siempre en vías de realización. Es una tarea tan perentoria como inaplazable, tan actual como perenne. Por estas razones, la filosofía, aunque aspire a ser un saber intemporal ajeno a la historia, es de hecho un proceso, una tarea, una realidad dinámica y, como tal, muestra una fecunda dimensión histórica. Nace de la actitud problemática en que se encuentra el hombre que ha pasado por la experiencia del asombro, y delata una dirección constante de su actividad cognoscitiva.

Ese movimiento de crítica del pasado y de elaboración de nuevos sistemas no supone una ruptura de la continuidad histórica, ni la anulación de los esfuerzos anteriores. Los nuevos resultados se vinculan con los precedentes; se trata de otras respuestas a los viejos problemas, que es posible articular en la misma línea problemática que sirvió de carril a los anteriores. La historia no revela una falla ni un defecto de deficiencia de la filosofía, sino más bien traduce la vitalidad

del pensamiento, su constante y renovada actividad.

Estas consideraciones valen también, aunque no parezca de inmediato evidente, para quienes, por temperamento o vocación, están
colocados en una actitud tradicionalista y consideran que las verdad
ya ha sido alcanzada y, por ende, satisfecha definitivamente la exigencia de saber total. Aún en ese caso, la doctrina del pasado no
ejerce su imperio sobre el presente, sino a través de la meditación
de los hombres de hoy forzados a repensar, por esfuerzo propio, las
viejas ideas, a actualizar sus términos, a ajustar su contenido, que
aumenta su flexibilidad en razón de ese mismo esfuerzo al nivel de
las enigencias espirituales de los nuevos tiempos. De esa manera, al
ser repensado por hombres de hoy, el pasado suprime su lejanía histórica, se incorpora al presente, vibra con la vida de la actualidad.

Toda resurrección del pasado comporta, a su vez, una parte de interpretación: el texto consiente más de una exégesis y es dificil que el intérprete, estimulado por los requerimientos intelectuales de su tiempo o por sus propias angustias personales, logre borrar su propia individualidad y convertirse en espejo dócil para la letra y el espíritu del autor de otrora. Y las interpretaciones divergen: sobre el viejo texto empieza a agitarse todo un mundo contradictorio de nuevas opiniones. Y ese mundo tiene, a su vez, un desenvolvimiento histórico. Por obra de los intérpretes resurge la vieja doctrina, pero la atmósfera intelectual que la envuelve y que en cierto modo la ilumina con sus reflejos, corresponde a otra época. Por este camino se desliza también la historia en el molde de un pensar de tipo tradicionalista.

Es que, en definitiva, la filosofía es una función en la vida humana y participa de la inquietud inherente a la vida misma. Por eso es explicable que los sistemas sean diferentes y que ninguno logre colmar plenamente la aspiración contenida en todos: ser un conocimiento definitivo, válido para todos y siempre. La inalcanzabilidad de ese ideal explica la historia de la filosofía. Por eso, todo sistema en el momento de haberse expresado es viejo y está necesitado de superación. La historia de la filosofía es una realidad viva; no es una sucesión indiferente de opiniones muertas; cada nuevo sistema emerge de las cenizas aún calientes de los sistemas que le precedieron, entabla con ellos un animado diálogo y prepara, sin proponérselo, el advenimiento de nuevas ideas.

Este movimiento sólo podrá detenerse con la extinción de la filosofía misma, si la vida se desentendiera de sus propios problemas, reprimiese toda inquietud y angustía y se resignase a ser un mero vegetar. Pero mientras la conciencia mantenga su lucidez en la vida humana, la filosofía latirá con su mismo ritmo, y su historia, y con ella su renovación, no habrán de interrumpirse.

6

## El comienzo de la historia de la filosofía

El comienzo temporal y las fronteras geográficas de la filosofía constituyen un problema que reclama también examen. ¿En qué momento comienza la tradición filosófica, que llega basta nuestros días, y en qué países ha sido cultivada?

La cuestión se debate desde la antigüedad. Ya Aristóteles enseñaba (Met. 982b) que la filosofía había comenzado a cultivarse en las costas de Ionia, Asia Menor, con Thales de Mileto. Este comienzo remonta a fines del siglo vit antes de nuestra era. Suele fijarse la madurez de Thales en el año 585 a.C., coincidente con el eclipse de sol que, según Heródoto (I, 74), puso término a la guerra entre lídios y medos. Iniciada en las colonias griegas del Asia Menor, la filosofía pasó después al sur de Italia y a Sicilia, cuando los persas se apoderaron del litoral de Jonia y redujeron a cenizas la floreciente ciudad de Mileto, hacia 494 a.C. Más tarde, terminadas las guerras médicas, en plena época de Pericles (muerto en 429 a.C.), la filosofía empezó a cultivarse con brillo en Atenas, por obra de Anazágoras que la introdujo en Atenas, convertida por entonces en la metrópoli intelectaral del mundo helénico. A partir de Thales se inicia, pues, una tradición, que cuenta a Anaximandro y a Anaximenes entre sus primeros continuadores, y que no había de interrumpirse hasta la muerte de Aristóteles acaecida en el año 322 a.C. (Alejandro Magno, su discípulo, había muerto un año antes). Según esto, la filosofía sería un invento griego; ninguno de los pueblos orientales habría conocido nada semejante.

Ya desde muy antiguo se había puesto en duda la veracidad de esta opinión acerca del origen helénico de la filosofía. Así, por ejemplo, Diógenes Laercio, que habría vivido en la segunda mitad del siglo n de nuestra era, probablemente durante el reinado del emperador romano Septimio Severo, recogió la opinión contraria. En su libro, lleno de informaciones curiosas, sobre la vida y doctrinas de los filosofos más ilustres, se refiere al origen bárbaro de la filosofía, aunque no se adhiere a este parecer. En el prólogo que antepone a su obra se expresa en estos términos: "Dicen algunos que la filosofía, excepción hecha del nombre, tuvo origen entre los bárbaros; ... fueron los magos sus inventores entre los persas, los caldeos entre los asirios y babilonios, los gimnosofistas entre los indios, y entre los celtas y galos los druidas con los llamados semnoteos". Pero Diógenes Laercio no comparte esta opinión y, lo mismo que Aristóteles, considera que la filosofía es creación de los griegos.

También el filósofo ueopitagórico Numenio, que vivió en la segunda mitad del siglo n d.C., y que se había distinguido interpretando alegóricamente los mitos y procurando desentrañar ideas ocultas tras las imágenes, sugería el origen oriental de la filosofía pero no lo atribuía a caldeos, egipcios y persas, sino a los hebreos. Su conocida pregunta: "¿No es Platón un Moisés helenizado?", parece darlo a entender con claridad. Algunos padres de la Iglesia alejandrina no dudarno en afirmar que la filosofía existá mucho antes que los griegos la comenzaran a cultivar. Compartían esta opinión Justino mártir, Clemente de Alejandria, Eusebio, Teófilo, Taciano, etc. Sobre todo, Clemente que calificaba a Platón de "filósofo hebreo" (Stromata, I, 8).

Todas estas opiniones tienen escasos fundamentos, y sería aventurado negar, sobre la base de ellas, la originalidad de los griegos. Más importantes son las conjeturas de los especialistas en civilizaciones prehelénicas de nuestro tiempo. La investigación histórica y arqueológica ha permitido señalar algunos indicios importantes. Así, por ejemplo, se menciona un sugestivo antecedente del pensamiento de Thales de Mileto en el antiquísimo Poema de la Creación, de los babilonios, que expone en imágenes una cosmogonía y le atribuye al agua una significación parecida a la que le había señalado el primer filósofo. Aristóteles atribuyó a Thales un pensamiento afín: Thales, el fundador de esta filosofía, considera el agua como primer principio y por ello pretendía también que la tierra descansa sobre el agua probablemente porque observaba que la humedad alimenta todas las cosas, que lo caliente procede de ella, y que todo lo animal vive de la humedad; y aquello de donde todo viene es el principio de todas las cosas". (Met. 983b). Pero el propio Aristóteles no ignoraba los antecedentes de ese mismo pensamiento en la mitología griega, de donde podría haberlo tomado Thales: "Algunos creen que los hombres de los más remotos tiempos, y con ellos los primeros teólogos muy anteriores a nuestra época, se figuraron la naturaleza de la misma manera que Thales. Han presentado como autores del Universo al Océano y a Tetis, y los dioses, según ellos, juran por el agua, por esa agua que los poetas llaman la Estigia. Porque lo más antiguo que existe es igualmente lo que hay de más sagrado, y lo más sagrado que hay es el juramento" (Met. 983b). Y ya antes, Homero, refiriéndose a la sustancia que constituve todos los seres había diotos: "nosotros no somos

sino tierra y agua" (Ilíada, VII, 99).

Esto sugiere que siendo Thales el primer filósofo da comienzo a una tradición que se ha desenvuelto en una atmósfera de cultura donde ciertos problemas habían recibido un tratamiento afín al que había de darle más tarde la filosofía. No sería imposible que los griegos hubieran heredado este pensamiento de civilizaciones anteriores: el agua, concebida como principio primordial, se encuentra en muchas tradiciones mitológicas de las teogonías y cosmogonías del antiguo Oriente. En varios países (Sumeria, Caldea, Egipto, Palestina, Fenicia, etc.) se apela a un caos de naturaleza acuosa para explicar el origen del cosmos. Pero, de todas maneras, hay diferencias entre el mito y la filosofía, a pesar de la coincidencia en la naturaleza del primer principio. El mito alimenta una cosmogonía; en la filosofía se elabora una cosmología. En la cosmogonía se remonta hasta un principio concebido como remoto origen temporal de todas las cosas; en la cosmología se indaga una causa primera como factor permanente de la realidad. Hay, pues, una diferencia fundamental entre ambas actividades, la del mito y la de la filosofía, aparte de las disparidades de expresión, imaginativa, en un caso, racional, en el otro-

Estudios recientes sobre la psicología de los pueblos primitivos, sobre la mentalidad de los salvajes, han permitido a algunos antropólogos de nuestro tiempo llegar a conclusiones que vendrían a atenuar la originalidad de los griegos. Las ideas de Dios, alma, destino, justicia, etc., no serían más que representaciones, nociones populares, obra anónima de la comunidad, nacidas de la relación y contacto social entre los hombres y que los filósofos griegos habrían utilizado como clave para la interpretación del orden de la naturaleza. De esta manera, los griegos, lejos de haber acuñado esos conceptos fundamentales, se habrían limitado a elaborar un pensamiento que tendría remotísimos orígenes. Cabe hacer notar, una vez más, que lo importante no son las ideas en sí mismas ni su origen próximo o remoto, sino el uso que de ellas han hecho los filósofos griegos, su aptitud para trazar un cuadro que permita entender la naturaleza y la vida humana y su capacidad para hacer progresar esa visión inteligente de la realidad.

realidad.

.

Autonomía o condicionamiento de la historia de la filosofía

Se trata de indagar, primero, si la filosofía en su desarrollo temporal es independiente de las restantes manifestaciones de la cultura o si, por el contrario, está influida por el desenvolvimiento de la ciencia, la religión, el arte, la política, la economía, el derecho, la lengua, etc. En segundo lugar, se trata de saber si las ideas tienen un despliegue ajeno a las vicisitudes de la vida concreta de los hombres que las piensan, si la filosofía es independiente de los intereses prácticos que mueven a los hombres y los arrastran a la acción. Este problema puede dividirse en tres preguntas: primera: ¿existe una historia abstracta de las ideas?, segunda: la historia de las ideas, es sólo un episodio dentro del desenvolvimiento más amplio de la cultura?, tercera: la historia de la filosofía ¿se hace inteligible y adquiere su sentido cabal cuando se la contempla desde la psicologia de los hombres?

Dos respuestas contrarias salen al encuentro de estas preguntas. Según unos, la filosofía, en cuanto obra de la razón, es autónoma y, por consiguiente, su historia debe reflejar su independencia. Ni la ciencia o la religión, ni, mucho menos, la política o la economía, pueden perturbar su curso temporal y viciar con su contacto o su intromisión el libre desplierue de las ideas. Este desenvolvimiento, ajeno a todo interés extraño, ha sido designado por Kant, a fines del siglo KIIVI, como "historia de la razón pura" y propuesta como la única ruta crítica abierta a los investigadores, digna de ser transformada en el sendero obligado de toda auténtica historia de la filosofía. Aunque los sistemas parezcan tener una "generación equivoca" y nacer de intereses ajenos al pensamiento puro, su raíz reside en la razón y ésta se desarrolla por sí misma. Cada sistema está articulado en torno de una idea central que le sirve de eje, y todos están además unidos armoniosamente entre si, como miembros de una totalidad en el sistema del conocimiento humano. Su manantial se encuentra en los principios de la razón; la filosofía como resultado de la actividad de la razón es autónoma y su historia es la expresión temporal de esa autonomía. Con más firmeza, este punto de vista que había sido meramente imaginado por Kant, fue desarrollado consecuentemente por Hegel, quien se representó la historia entera de la filosofía como el despliegue autónomo de la razón que se exterioriza en un itinerario temporal. Las categorías de la razón, que la lógica conoce independientemente de toda manifestación empírica, aparecen sucesivamente en el proceso histórico y lo hacen en una serie temporal que reproduce con fidelidad el orden sistemático o ideal. La sucesión no depende del estado de la cultura de una época ni de la espontaneidad variable de los individuos: la historia registra en el tiempo el advenimiento de los momentos de la serie ideal. El encadenamiento de los sistemas en el tiempo es tan necesario como su vínculo en la serie ideal. Esta opinión ha sido blanco de vivos y repetidos reproches.

Las objectones contra la opinión anterior se apoyan en tres grupos de hechos diferentes: ante todo, el hombre: ¿existe el tipo puro del filósofo? Un hombre que no experimente otras exigencias que los requerimientos intelectuales, que limite su vida a la meditación, que desenvuelva una actividad teorética aiena a toda influencia extraña.

¿Qué actitud asume el hombre frente a las ideas? ¿Qué espera de ellas? ¿Con qué disposición espiritual las abraza? Después, la cultura: ¿la filosofía es independiente del resto de la vida espiritual de un pueblo? El arte, la religión, la ciencia, la política, la economía, etc., ¿no inciden sobre la filosofía? ¿No propone, acaso, a cada momento nuevos temas a la meditación? El espectáculo de la naturaleza y de la sociedad ¿es indiferente al filósofo? Finalmente, las ideas mismas: ¿se mantienen siempre en un plano abstracto, distante de la vida concreta, o descienden a los hechos y gravitan sobre los acontecimientos políticos y sociales? Las ideas-fuerzas, que obran en el área de la historia, ¿no son estimulos eficaces en el campo inquieto de la acción? Examinemos separadamente los tres grupos de hechos.

¿Existe el tipo puro del filósofo? La esperanza de diseñar el tipo humano del filósofo, desentrañando los rasgos de su estructura mental ha tentado más de una vez a los psicólogos. No es imposible imaginar el alma humana como un complejo de actos espirituales -teóricos, estéticos, económicos, religiosos, sociales y políticos (Spranger) - cada uno de los cuales se rige por una ley peculiar y se desenvuelve con relativa independencia de los restantes. En estas condiciones no es difícil suponer la existencia de un tipo de hombre teórico, en cuya conducta prevalecen los actos cognoscitivos, a los que a su vez se subordinan de una manera regular todos los demás. El filósofo correspondería al tipo del hombre teórico, el ser humano en quien prevalece la actitud cognoscitiva que, a su vez, confiere sentido y determina el resto de su conducta. Pero este tipo es sin duda una ficción a la cual se acercan, en medidas muy distintas, los hombres reales. No hay actividad de conocer desprendida en absoluto de factores estéticos, religiosos o sociales. Otros intereses conviven en el hombre real, en el individuo de carne y hueso, al lado del puro y desinteresado afán de conocer. La historia ilustra esta suposición con notables ejemplos. Como filósofo, Platón exalta la vida contemplativa, subraya sus excelencias y llega hasta el extremo de concebir a la filosofía como "una preparación para la muerte" entendida como un desprendimiento de lo sensible, una evasión de la cárcel corpórea. una depuración activa del alma para eliminar toda contaminación terrena, a fin de gozar anticipadamente en esta vida las excelencias de la vida futura, inmaterial, inmortal. Y, sin embargo, Platón, que parece menospreciar el mundo sensible y la vida terrena, dedica una de sus obras de más largo aliento. La República, a exponer una utopla política: enumera y discute minuciosamente las condiciones que requiere una organización estatal puesta al servicio de la justicia. Y no conforme con señalar exigentes condiciones, vuelve sobre el mismo tema en otra obra, Las Leyes, con el propósito de ponerse a tono con la realidad y hacer compatible su proyecto con la situación política de su tiempo. Y aún más: intenta persuadir, con escasa fortuna por desgracia, a Dionisio, el tirano de Siracusa para convertir en hecho su proyecto de reforma social y política. Este ejemplo muestra a las

claras que la más intensa devoción por la vida contemplativa no es incompatible con la acción, y que el enamorado del conocimiento puro no siempre se resigna a vivir de espaldas a la realidad social ingrata de su tiempo. En otros pensadores los intereses de la filosofía armonizan con las preocupaciones científicas: es el caso de Aristóteles a quien el cultivo sistemático de la lógica, la ética y la metafísica no le impidió sobresalir en los dominios de la zoología, la botánica y la fisiología, formulando atrevidas teorías cuyo interés persiste aún hoy. Es el caso de Descartes que, al lado de su metafísica de las sustancias pensante y extensa, elabora una física mecanicista e inventa la geometría analítica. Es el caso de Leibniz que hace progresar la lógica y descubre por otro lado el cálculo infinitesimal. Y, más recientemente, es el caso de Bertrand Russell, matemático y filósofo, y el de Hans Driesch, filósofo v biólogo, Tampoco parecen incompatibles los intereses de la filosofía y la dirección del Estado: lo muestran los ejemplos de Séneca, filósofo, estoico y ministro de Nerón, de Marco Aurelio, estoico también y emperador romano y, en los tiempos modernos, el lord canciller de Inglaterra, Francis Bacon. Los ejemplos aducidos y muchos más que podrían señalarse demuestran que el tipo puro del filósofo, desprendido de toda preocupación ajena al conocimiento y consagrado a la vida de contemplación, no existe más que como ideal. En el hombre concreto confluyen siempre varios intereses y, por eso, siendo la filosofía una obra humana, es natural que sobre ella se refleien, de manera reducida pero innegable, los distintos intereses que mueven al hombre, al lado de la preocupación predominante por el conocimiento puro.

La concepción del mundo de una época incide de dos maneras sobre la filosofía: unas veces le sirve de base, otras despierta su reacción crítica. No puede negarse, por eso, la influencia de la cultura de una época sobre la filosofía, aunque el pensador se encierre en su soledad y aspire a meditar libre de los influjos del contorno. Los hechos naturales, sociedad, cultura y la misma apreciación de los hechos vigentes en el medio en que vive el filósofo, no pueden dejar de impresionarle vivamente y ser fuente de apasionantes preocupaciones. ¿Cómo aislar, por ejemplo, los dos primeros siglos de la filosofía griega de la atmósfera cultural creada por el mito y de la que parece desprenderse con esfuerzo? El contenido de las viejas teogonías y cosmogonias, expuesto en figuras plásticas atrayentes para la imaginación golosa del heleno, retoña en la sobria y severa expresión científica de las primeras cosmologías que creó el genio de los filósofos de ese período. Y las nuevas exigencias sociales y políticas del siglo de Pericles estimularon el florecimiento de los sofistas y, como reacción, dieron a Sócrates el escenario adecuado a su crítica y a su prédica en favor de una reforma moral. Y la madurez de la cultura griega en las letras, las ciencias, las artes y la experiencia de la vida se refleja visiblemente en las grandes obras sistemáticas de Platón y de Aristóteles, Siglos más tarde, una influencia espiritual poderosa venida del cercano Oriente, el cristianismo, habría de incorporar su contenido y su inquietud a la tradición intelectual nacida en Grecia, para no abandonarla más y constituir, durante casi dos milenios, la atmósfera misma en que se desarrolla la meditación. Después del Renacimiento, el rápido ascenso de las ciencias matemática y física, en los siglos xvII y xvIII, habría de incidir decisivamente sobre la filosofía coetánea y brindar nuevos motivos a la reflexión y hasta una forma de expresión desusada en épocas anteriores, y la maduración de la historia en el siglo xxx habría de reflejarse sobre los sistemas evolucionistas de ese tiempo. En suma: aunque los problemas de la filosofía constituyen un núcleo más o menos constante de cuestiones que, en principio, son independientes del tiempo, y aunque las soluciones que indaga el filósofo hayan de sustraerse, también en principio, a toda relatividad temporal, no puede negarse, de hecho, la influencia de la cultura de la época sobre la reflexión del pensador. Ella da la ocasión, proporciona los temas y motivos, acelera su ritmo, imprime su inquietud, las colorea con su pasión y su anhelo.

Será cierto que el reino de las ideas es ajeno en absoluto al mundo de la acción? En este plano el problema de la autonomía de la filosofía presenta varios aspectos que conviene deslindar cuidadosamente.

Las ideas no son comprensibles por sí mismas. Una idea se entiende por su referencia con otras, con todo un sistema de pensamientos. Pensar es relacionar, y una idea aislada no puede entenderse cabalmente si no se la vincula con otras. Sólo su referencia a las demás le presta sentido, y dentro de un sistema, que es un vasto organismo de ideas, adquiere plena significación. Pero en muchas ocasiones, el sistema entero y, por ende, la idea particular que se quiere entender, sólo se vuelven plenamente inteligibles cuando se los vincula con el hombre que los piensa. El pensamiento, a su vez, se relaciona con la acción, las intenciones y propósitos, los fines y objetivos que el hombre persigue. Un ejemplo tomado de Emile Bréhier permitirá aclarar la afirmación anterior. La vieja inscripción del templo de Delfos, "Conócete a ti mismo", ha tenido mucha fortuna en la historia de la filosofía y se ha repetido obstinadamente a través de los tiempos pero no siempre ha significado lo mismo. No sólo el contexto del sistema en que ha sido incorporada, sino los propósitos que animaban al filósofo en la acción, han servido de puntos de referencia para su interpretación correcta. Así, por ejemplo, en Sócrates, preocupado por el problema moral y deseoso de ennoblecer espiritualmente a sus conciudadanos, la máxima era una invitación al autoexamen para alcanzar la perfección moral. Siglos más tarde, en San Agustín, que repite esa hermosa consigna, el autoconocimiento se convierte en el medio para alcanzar el conocimiento de Dios por la imagen de la Trinidad que hallamos en nosotros. Mil años después, para Descartes, el conocimiento de sí mismo era el camino obligado para lograr una certidumbre sustraída a toda duda y adecuada para constituir la base misma del sistema filosófico. De manera, pues, que los intereses morales en Sócrates, la visión religiosa del cristianismo en San Agustín y las enigencias de la certidumbre científica en Descartes, constituyen puntos de referencia que permiten entender, de tres maneras distintas, el significado de aquella vieja frase. Las palabras no han variado, la idea parece la misma, pero el espíritu con que ha sido expresada es diferente y sólo logra entenderse si se toma en cuenta el mundo intelectual y el escenarjo concreto de cada hombre.

Estas comprobactiones parecen sugerir que sobre la línea de desenvolvimiento de la filosofla inciden los intereses prácticos del hombre, y que el pensamiento logra comprenderse de un modo cabal cuando se lo percibe a la luz de ese complejo más vasto que parece envolverlo y conferirie pleno sentido.

Otro hecho conspira contra el desenvolvimiento de una historia de la filosofía como abstracto despliegue de ideas. En sí mismas, las ideas parecen congregarse en un reino aparte, en un orbe ideal, centrado en sí, independiente de los azares de la vida humana y de la acción histórica. Pero, por obra de los hombres, las ideas descienden de ese reino ideal, silencioso y cerrado, y se convierten en fuerzas que promueven el movimiento de la historia y alteran el curso de los hechos. Se deslizan, por así decirlo, desde el plano ideal, ordenado y perfecto, que era su morada inicial, al mundo de la lucha y el estrépito. Hubo filósofos, y Platón y Aristóteles se contaron entre ellos, que admitían la esclavitud y llegaron a supoper que existían pueblos destinados por naturaleza a ser esclavos. En el mundo antiguo, la esclavitud era una costumbre v una institución, v las ideas de esos filósofos, en caso de difundirse, no ponían en peligro el orden social vigente v más bien contribuían a afianzarlo. Pero más tarde Zenón el estoico había de afirmar que los hombres son, en su origen, todos iguales, y dentro de la misma escuela que tuvo dilatada difusión en todo el orbe romano, había de abrirse camino la opinión de que la libertad es la condición misma del hombre. A medida que esta convicción ganaba adeptos, la liberación de los oprimidos se convertía en una consigna de acción política. La afirmación inicial, aparentemente anodina, ajena al mundo, acabó por convertirse en una fuerza destinada a alterar el viejo orden de la sociedad y la faz misma de la historia. Hechos de esta índole enseñan que las ideas ocupan niveles diferentes en la vida de un pueblo, despiertan reacciones distintas en los hombres, y lo que para unos es objeto de consideración desinteresada se convierte para otros en una palanca que mueve la voluntad de masas enteras y las lanza a la acción. El historiador de la filosofía no podrá olvidar estos hechos.

También es distinta la actitud con que el bombre se aproxima a las ideas. Al filósofo no le preocupa más que la verdad y considera que la contemplación es superior a la acción. Su actitud es cognoscitiva, pero el saber es también la condición de la moralidad, y una vida armoniosa no se agota en la posesión de un ramillete de verda-

des. Por otro lado están los hombres de acción, que buscan las ideas con la intención de esclarecer los hechos para apresurar su transformación. Las ideas aclaran los fines y proporcionan también los medios que permiten alcanzarlos. El abogado busca ideas para fundar una nueva jurisprudencia, el legislador para promover la reforma de una ley, el pedagogo para instituir nuevos sistemas de enseñanza, el artista para abrir cauces inéditos a la creación estética, el político para mover los hombres a la acción, etc:

En la historia de la filosofía interesa saber también con qué disposición mental se abrazan las ideas, a qué segunda intención apunta

el esfuerzo inicialmente desinteresado del conocimiento.

8

# Estructura de la historia de la filosofía

El problema que concierne a la estructura de la historia de la filosofía comprende las cuestiones referentes a la unidad, continuidad y periodización de la historia lo mismo que al vínculo que une a los sistemas.

Respecto del nexo, vínculo o relación que guardan los sistemas entre sí, cabe señalar que se han defendido dos posibilidades, que

no son otras que la necesidad y la contingencia.

Los sistemas surgirían unos de otros en virtud de una dialéctica que promueve la marcha de las ideas en el tiempo. La suceasón es necesaria y cada sistema es un momento de una serie ideal que se despliega en el tiempo. Las divergencias y las oposiciones entre las doctrinas se integran en el curso unitario de la historia por obra del movimiento que anima a la razón. El despliegue autónomo de la razón, que radica en su ritmo dialéctico, se traduce exteriormente en la continuidad del curso histórico de la filosofía y en la solidaridad intelectual de las generaciones. Así pensaba, por ejemplo, Hegel.

Los sistemas son independientes entre si y su contenido y su forma varían en función del temperamento de los hombres o de las exigencias peculiares de cada situación histórica. La sucesión es contingente, depende del azar. La razón, lejos de ser autónoma, está condicionada por la vida y depende de factores extraños a ella misma. No hay encadenamiento riguroso entre los momentos immediatos del tiempo: las ideas saltan por encima de las épocas, y un filósofo del siglo xx (Bergson) se vincipia con uno del siglo m (Plotino), uno del siglo xm (Santo Tomás) con otro del siglo m (Aristóteles), etc. La vida, irracional en última instancia, cuyo dinamismo creador pródigo en sorpresas salta a la vista, condiciona el movimiento

Entre estos polos de la necesidad y la contingencia parecen condendas a moverse todas las apreciaciones del nexo histórico de los sistemas. Es fácil advertir que detrás de estos dos modos de considetar el vinculo o relación que liga a las doctrinas se esconden dos concepciones diferentes de la realidad. En suma: la visión de la historia de la filosofía depende de la filosofía que se profesa. Siempre tendemos a percibir los hechos a través de las ideas que sustentamos, y es natural que esa lente sutil, que nunca puede ser imparcial o indiferente, contribuya a configurar nuestra visión dentro de ciertos esquemas en perspectivas temporales diferentes.

Volvemos sobre la primera apreciación a fin de exponerla con más detalle. Su campeón ha sido Hegel quien, en el primer tercio del siglo xxx, ha afirmado con gran audacia que la variedad de los sistemas no perjudica a la filosofía y que, más bien, es necesaria para que la filosofía pueda existir. Las diferentes doctrinas no son más que grados del desenvolvimiento de una única filosofía, etapas de un proceso en vias de desarrollo. Por eso juzgaba que los diferentes sistemas que jalonan la historia no son aventuras intelectuales imputables a la osadía de algunos pensadores, ni ocurrencias de ociosos o eventos accidentales de una actividad deportiva. Traducen, por el contrario, el movimiento del espíritu, el despliegue del pensar y muestran una continuidad esencial.

Hegel estaba lejos de ofrecer esta opinión como una ocurrencia más y sin fundamento. Por el contrario, su tesis se apoya en su propio sistema y es solidaria de todas sus ideas. Se advierte, una vez más, la correspondencia que existe entre la concepción del pasado filosófico y el propio sistema del autor. Una misma visión dinámica de la realidad enlaza a la naturaleza y al espíritu en un movimiento presidido por un ritmo dialéctico que progresa a través de oposiciones. La filosofía, contagiada por ese movimiento, se agita con idéntico ritmo. Por eso, sólo se la comprende cabalmente a través del devenir, y su despliegue está jalonado de contradicciones. Al oponerse a sí mismo, en cada momento del proceso un sistema se contrapone a otro, brota, por así decirlo, de la negación del anterior, se enriquece, progresa, se despliega, vive y alcanza niveles más altos en una marcha en ascenso. El pensamiento es un organismo que vive su propia vida a través de oposiciones sin cesar superadas. La última es el resultado y la superación de las precedentes. De esa visión dinámica, que explica el proceso de la historia de la filosofía, se desprenden algunas consecuencias: 1. El proceso de la historia de la filosofía, que se realiza a favor de la contradicción de los sistemas, es necesario. Nada es accidental, ninguna doctrina es fruto del azar. 2 Todo sistema es necesario y se conserva dentro de la unidad total como momento del todo. Ninguno ha muerto ni ha sido refutado, y el más reciente es el resultado de los anteriores. 3. Todo sistema ha prevalecido durante un tiempo porque ha sido la expresión del espíritu de una época. Cada doctrina representa una etapa particular en el curso progresivo del todo, ocupa un puesto determinado que le confiere valor y significado, pertenece a una época y está cerrado dentro de sus límites. Como expresión de su tiempo es un anillo en la cadena del desenvolvimiento espiritual, y sólo puede satisfacer adecuadamente los intereses de su propia época. No es posible detenerse en el tiempo. 4. Aunque los sistemas hayan aparecido en épocas distintas, la historia de la filosofía no se refiere a un pasado abolido, sino a un presente eterno; todos los sistemas viven en el presente, son momentos ideales de la verdad y, en cuanto aspectos parciales pero permanentes de esa verdad, valen para todo tiempo. La sucesión temporal de las doctrinas no es más que la sistematización de la misma filosofía. Historia v sistema son dos caras de una única y unitaria filosofía.

Hegel había intentado resolver la contradicción entre la unidad de la filosofía y la multiplicidad y variación de los sistemas identificando atrevidamente la filosofía con su propia historía y haciendo de cada sistema un momento (ideal y temporal, a la vez) de la filosofía. No se colocaba en la posición del sectario dispuesto a excomulgar a los que no compartían su opinión, ni del escéptico que exhibe la multiplicidad y variación de las doctrinas como un argumento contra la posibilidad de apresar la verdad. Suponía, más bien, la unidad del espíritu humano y la continuidad de su desenvolvimiento. Pero estos supuestos no eran el resultado de un examen imparcial de la historia misma, sino hipótesis anteriores al estudio de los hechos, esquemas admitidos de antemano que facilitan su interpretación en un gran cuadro sistemático e histórico.

La segunda apreciación, que históricamente ha precedido a la expuesta antes y que ha sido defendida en formas diferentes, merece algunas consideraciones. En líneas generales parte del supuesto de que no hay necesidad en el enlace de los sistemas, que la sucesión temporal es contingente y obedece a la casualidad, que las ideas varían en función del temperamento de los hombres o de los requerimientos de las situaciones históricas. La forma extrema de esta posición ha sostenido que la pluralidad es un accidente, debido en parte a prejuicios temporales; que la verdad es una y que en el curso de la historia degeneró en una pluralidad de opiniones profesadas por sectas hostiles, que constituyen un obstáculo para rescatar su unidad y su primitiva pureza. La historia de la filosofía resultaría, llevadas las cosas al extremo, una galería de extravagancias, un museo de locuras, y el pasado no sería más que una carga oprimente que agobiaría a los hombres de hoy y de la que habría que liberarse. Sin caer en ese extremo, que acusa una falta de sensibilidad para percibir la dimensión histórica de la filosofía, puede afirmarse también, dentro de la creencia de la falta de nexo necesario entre los sistemas, que la pluralidad de las doctrinas, lejos de ser un accidente o una aberración, es un fenómeno normal fundado en la estructura del espíritu humano y en la naturaleza antinómica del pensamiento.

Profesada por muchos, esta última opinión ha sido defendida con calor por Renouvier, a mediados del siglo xxx, quien niega simultáneamente la existencia de un enlace necesario entre los sistemas y de una ley que preside la variación de las ideas. Le repugnaba el método constructivo, en especial la dialéctica de Hegel, y preferia la vía analítica que, al ceder la iniciativa a los hechos, evitaba su deformación y permitía percibirlos a su verdadera luz.

Lo decisivo en la historia de la filosofía, enseñaba Renouvier, son los hechos (ideas, doctrinas, sistemas), y éstos no se dejan reducir a unidad ni consienten en manifestarse en una exposición lineal, ordenada y consecuente. No brotan unos de otros, por una especie de emanación natural; son hijos de la libertad, y ésta se exterioriza en actos espontáneos, individuales, en decisiones originales. Un acto libre es un comienzo absoluto que se incorpora a un mundo en marcha. Pero Renouvier no creía que hubiera tantos sistemas filosóficos, tantas doctrinas distintas como actos libres son posibles, y atenuaba las consecuencias de su primera afirmación al sostener que el pensamiento humano es de índole antinómica, que se debate entre contradicciones, y que toda la historia de la filosofía se reduce a un diálogo entre dos posiciones opuestas, que, en definitiva, se ilustran a través de la contraposición entre el determinismo y la libertad. Somos libres solamente para elegir, para decidirnos por una de las dos posiciones. El pensamiento tiene sus cuadros ya establecidos, sus esquemas necesarios, dados de una vez para siempre. A través del tiempo varían la terminología, la forma y el matiz de la expresión, el modo de exposición o presentación, pero subsiste invariable el esquema intelectual. Ninguno de los términos opuestos puede ser sacrificado, ni siguiera refutado, y al filósofo le es consentida la iniciativa de elegir, de decidirse. No hay, por eso, continuidad ni progreso, ni nexo necesario entre los sistemas que se suceden en el tiempo. Hay sólo secuencia temporal. Así, en Renouvier, la historia de la filosofía, con su triple exigencia de unidad, continuidad y trabazón interna, cede su sitio a una clasificación dualista de los sistemas. Y este dualismo es irreductible. Sólo nos queda la libertad de optar entre el determinismo y la libertad.

La cuestión relativa a la estructura de la historia de la filosofía encierra también, al lado del problema ya examinado, otro problema que concierne a la unidad, continuidad y periodización. Cualquiera que sea la opinión que se profese sobre el contenido y la recíproca relación de los sistemas, los historiadores de la filosofía se esfuerzan por trazar una perspectiva ordenada del pasado. Al hacerlo no pueden renunciar a ofrecer los hechos a la luz de ciertas ideas: unidad y continuidad del curso temporal y nexo entre los sistemas. En una palabra aspiran a presentar el desenvolvimiento histórico como un movimiento unitario presidido por una ley interior peculiar de los hechos que estudian. Si no hubiera unidad en el decurso temporal, si no persistieran las mismas cuestiones, si el núcleo de problemas no permaneciera constante y fuera objeto de reiterados exámenes, es dudoso que pudiera hablarse de historia de la filosofía. Debe haber, al mismo tiempo, constancia y variación, afinidad entre los hechos, pero es menester que haya continuidad, perseverancia en el esfuerzo, reiteración del intento. A su vez, la unidad del curso y la continuidad del esfuerzo no impiden distinguir momentos diferentes, etapas, períodos, épocas.

No ha faltado quien impugne esta creencia y considere que toda periodización carece de valor, que es subjetiva y está condicionada por las preferencias personales del historiador o determinada por sus intereses didácticos, que es más un modo de presentación que una cualidad intrinseca de los hechos mismos. Se afirma, pues, que no hay períodos, sino doctrinas, personas. Frente a esta opinión hay quien sostiene que no sólo existen períodos, sino que estos tienen, además de su valor cronológico, un significado sustantivo. Para unos esa sustantividad depende del contenido mismo de los sistemas (es el parecer de Zeller con respecto a la filosofía griega), para otros el acento recae sobre las predilecciones por los problemas (es el criterio de Windelband a propósito de la filosofía griega). La discriminación de los períodos invita a señalar el criterio que preside la distinción: en unos casos se prefiere seguir un punto de vista externo (geográfico o étnico) sin perjuicio de asociarlo o complementarlo con puntos de vista internos fundados en las preferencias problemáticas o en la sustancia misma de los sistemas. Estos tres criterios (geográfico, problemático y doctrinal) se encuentran asociados en la Historia de la filosofía de Windelband.

9

# Validez objetiva de la historia de la filosofía

Después de haber examinado los problemas que plantea la sucesión real de los sistemas en el tiempo, conviene arrojar una mirada al relato que hacen los historiadores del pasado de la filosofía. De la historia como realidad se pasa a la historia como ciencia. Del filósofío, creador original de la doctrina, se pasa al historiador encargado de referir el contenido de los sistemas y su conexión en el curso del tiempo. De los hechos mismos que constituyen la filosofía nos deslizamos a su relato. Este supone la noticia de los hechos, su selección, su interpretación, su disposición adecuada en perspectiva temporal. Y esto da origen a nuevas cuestiones: 1º) ¿Existe una historia objetiva de la filosofía, independiente de las preferencias del historiador y ajena a los intereses de su época y, por consiguiente, válida para todosº 2º) La historia de la filosofía ¿es una ciencia autónoma o es apenas una parte o sector de los mismos sistemas que se suceden en el tiempo?

A la primera gregunta puede contestarse con algunos hechos. Existen, por de pronto, varias y no concordantes imágenes del pasado de la filosofía. Las versiones que ofrecen Zeller, Gomperz, Robin y Mondolfo, para limitarnos a las más conocidas en nuestro medio, del pensamiento antiguo, están muy lejos de concordar. Difieren en la perspectiva del conjunto, en la periodización, en la disposición y articulación de las partes, en la presentación de los detalles de los sis-

#### LA HISTORIA DE LA FILOSOFÍA

temas y en la interpretación de las doctrinas. Tampoco coinciden, por ejemplo, las imágenes de la filosofía medieval trazadas por De Wulf, Baumgartner, Gilson, De Ruggiero, y menos aún las versiones del pensamiento moderno por obra de Kuno Fischer, Höffding, Windelband y Bréhier. Nos hemos limitado a mencionar historiadores de las últimas décadas del siglo xix y de la actualidad; las divergencias crecen y se ahondan cuando retrocedemos en el tiempo. ¿Cómo comparar, por ejemplo, las versiones de la historia de un Brucker y de un Hegel? Las divergencias provienen de muchos factores: conocimiento de las fuentes, sentido histórico del intérprete, preferencias intelectuales y el mismo sistema de ideas que profesa el historiador. Aún dejando a un lado los juicios de apreciación del intérprete no se puede negar que toda visión del pasado está condicionada por la situación espiritual del presente. A ello se suma también el temperamento del propio historiador y sus preferencias ideológicas. En conclusión: no existe, al parecer, una visión objetiva del pasado de la fiosofía sue pueda ser impuesta a todos como verdad indiscutida.

Este resultado nos pone en condiciones de contestar la segunda pregunta. La historia de la filosofía no es una ciencia independiente; es una parte de los mismos sistemas y está condicionada por el resto de las ideas. Cada sistema o, por lo menos, cada tipo de sistema supone una manera de percibir el pasado de la filosofía, un modo especial de sentirse y saberse vinculado a sus antecedentes en el tiempo. Sería ingenuo creer que hay un solo modo de elaborar los hechos y que el historiador, en un esfuerzo de suprema objetividad, pudiera despojarse de sus propias ideas y reflejar imparcialmente los sistemas anteriores. Aparte de eso, no siempre las doctrinas del pasado son del todo coherentes, y el mismo pensador ha variado más de una vez en el curso de su evolución intelectual. Piénsese en Platón, en Kant, en Schelling. Toda vida es un largo aprendizaje y una constante rectificación, y en términos semeiantes lo es también la del filósofo. A esto se agregan las interpretaciones: ¿cuántas imágenes tenemos de Sócrates? Y lo mismo puede decirse de Platón, Aristóteles, Descartes, del propio Kant e incluso de pensadores de nuestros días. Cada generación percibe una figura diferente, recoge un eco distinto, figura y eco que dependen del sistema de ideas que prevalece en cada momento.

La Plata, mayo de 1948.

## INDICACIONES BIBLIOGRÁFICAS

- C. F. G. Herser, Lezioni sulla Storia della filosofia, trad. it. E. Codignola & G. Sanna (Perugia-Venezia, La Nuova Italia, 1930), I, pp. 1-132.
- J. J. Gourn, "Du progrès dans l'Histoire de la philosophie", Bibl. du Congrès int. de Phil. (Paris, A. Colin, 1902), pp. 27-78.

#### EUGENIO PUCCIARELLI

EMPLE BREHIER, La philosophie et son passé (Paris, Vrin, 1940), pp. 1-75.

- B. CROCE, "Il concetto Elosofico della Storia della filosofia", en Il carattere della filosofia moderna (Bari, Laterza, 1941), pp. 52-70.
- J. ORTEGA y GASSET, "Ideas para una historia de la Elicsofia", prólogo a Historia de la filosofía, de E. BRESEIRE (Buenos Aires, Sudamericana, 1942), I, pp. 19-57.
  N. HARTMANN. El penagmiento filosófico y su historia, trad. A. del Campo (Mon-
- tevideo, C. García y Cia., 1944).

  I. M. Rozurster, "Réflexione que l'évolution de la philosophie". Studia Philosophica.
- J. M. BOCHENSKI, "Réflexions sur l'évolution de la philosophie", Studia Philosophica (Basel, 1948), VIII, pp. 12-24.
- H. Gouerer, La philosophie et son histoire (Paris, Vrin, 1948).
- G. PRETI, "Continuità e discontinuità nella Storia della filosofia", en Problemi di Storiografia filosofica, a cura di A. Banfi (Milano, Bocca, 1951), pp. 65-84.
- M. GUEROULT, "Le problème de la legitimité de l'histoire de la philosophie", en E. Castelli (ed.), La filosofia della Storia della filosofia (Milano-Roma, Bocca, 1954), pp. 39-8.
- G. Gusnore, "Vocation de l'histoire de la philosophie", Ibid., pp. 45-90.
- CARLOS ASTADA, Progreso y desvaloración en filosofía y literatura (Córdoba, 1831). FRANCISCO ROMERO, Sobre la historia de la filosofía (Tucumán, Universidad Nacional, 1943).
- Rodolfo Mondolfo, Problemas y métodos de la investigación en Historia de la filosofía (Tucumán, Universidad Nacional, 1949).

## NOTAS Y RESEÑAS

## I. FILOSOFIA GRIEGA

REALE, GIOVANNI, Melisso, testimonianze e frammenti. Introduzione, traduzione e commento (Florencia, La Nuova Italia, 1970) XII-448 DD.

La obra que comentamos constituye el volumen 50 de la Búlioteca di studii superiori cuya sección de filosofia antigua dirigiera Rodolfo Mondolfo en colaboración con Mario Untersteiner, de la Universidad de Milán. El primer volumen de esta sección fue el fascleulo inicial de los sofistas, dedicado a Protágoras y Jeniades, que apareció en 1949.

El libro de Reale, dedicado a Meliso de Samos, completa ahora la serie, editada por esa colección, de los pensadores tradicionalmente llamados eleáticos. Los volúmenes anteriores habían paprecido al cuidado del profesor Untersteiner: Parmenule en 1958 y Zemose en 1963 — el Senofone, si queremos incluido también en la lista, data de 1956 — y rechieron en su momento la voloración y el reconocimiento de la critica especializada.

Terminado de imprimir este libro sobre Meliso a fines del año 1970, el esfuerzo del profesor Reale no ha merecido aún, a pesar de haber transcurrido ocho años de la apartición de la obra, la consideración crítica y el elogio que su labor mercen. Imagoría de las resefias apparecidas mayoría de las resefias apparecidas por an beveded y adio dos de Blas, por lo que sabemos, se aireven a abondar en su análisis, reconociendo y valorando los aportes de la obra,

sin dejar por ello de señalar ciertos e inevitables reparos que siempre suelen suscitar, según las respectivas apreciaciones, empresas de esta indole. Se trata, por un lado, de la apa-recida en la Reoue philosophique de Louvain, 73 (1975) 129-133, debida al profesor argentino H. I. Padrón -radicado entonces en Lovaina--, y de la que, por otro lado, incluyera Anthony A. Long, profesor de la Universidad de Liverpool —autor entre otros libros de una excelente Hellenistic philosophy que se ha traducido recientemente al español (Madrid, Revista de Occidente, 1975)-en la revista Gnomon, 48, 7 (1976) 645-650. Lamentablemente, por otro lado, también Ferrater Mora omitió. en la bibliografía del artículo Meliso aparecido en la última edición de su voluminoso Diccionario, la inclusión del escrito de Reale como la mejor recopilación existente de las fuentes sobre Meliso.

Nos anima el propósito de acometer una revisión algo más exhuativa de la obra de Reale. Y los motivos son varios. En primer lugar, el trabajo es, simplemente por el número de sus páginas, el más enteno de los volúmenes dedicados a los eléatas que aparecon en la colección; incluye, en segundo lugar, tree valiosos índices de los que carecm los sos índices de los que carecm los otros (uno sobre las fuentes de los testimonios y fragmentos, otro de los principales términos y conceptos, con definiciones y explicaciones aclaratorias y, por último, otro dedicado a los nombres de las personas citadas en la traducción y en el comentario). En tercer lugar, la obra aborda la ardua tarea de revisar y enriquecer la escasa y pobre domografia transmitida sobre Meliso (recuérdese que Diels-Kranz ni siquiera mencionan los testimonios platónicos, los de Isócrates, el de Timón de Fliun-te, por no decir que tampoco señalan varios pasajes aristotélicos altamente significativos). Y en cuarto lugar, en fin, con el propósito de enriquecer la doxografía melisiana, Reale incorpora una serie de testimonios provenientes de los comentadores aristotélicos (por ejemplo, Alejandro de Afrodisia, Filopón, Temistio, el pseudo Alejandro) que casi nunca habían sido traídos a colación en estudios especiales dedicados a nuestro filósofo.

Pero más importa sefialar, sin embargo, que Reale fue llevado a emprender este trabajo sobre Meliso después de haber tenido a su cargo los aggiornament correspondientes de la sección dedicada a los eleatas de la obra de E. Zeller Die Philosophie der Griechen in hiere geschichtlichen Entwicklung, que apareció como volumen III de la primera parte de La filtorofia del Grect (Florencia, La Nuova Italia, 1987), y después de haber realizado la fatigosa tarea de traductra al italiano nada menos que la Meteristica de Nortifiedo, Nipoles, 1983). 2 vols. por Lorisrioteles (editada en 2 vols. por Lorisrioteles (editada en

La devoción por los estudios aristotélicos de Reale — profesor de la Universidad católica de Mián y de la Universidad católica de Mián y de la Universidad de Parma— tiene larga data y se mantiene incolume desde 1981, en que publica su primer gran contribución a ese campo, Il concetto di filozofia prima e l'unitá della Metafisica aristotellea, justa el presente (apareció recientemente, en 1974, su introduzione a Aristotele). Después de haber caminado la tesis de Zürcher, los estudios de Gohlits y de Wundt, el propósito que constantemente animó y anima a Reale es el de mostrar la ineficacia—para él y ac

total en nuestros días— del mérodo jasgrariano ne el estudio de Aristózles, centrapoulendo a los procedimitenles, centrapoulendo a los procedimitenles contrapoulendo a los procedimitenles diológicos, históricos y genéticos 
una interpretación filosófica sistemàtico-unitaria y tratando de recuperur, 
así, mediante una nueva lectura "la 
precisa y biem documentable homogeneiad especulativa junto a la innegable unidad fundamental de concepción" que se halla en la Metafísica 
aristotélica. Con ello quiere superar 
"las iconoclastas destrucciones y devastaciones operadas por la crítica 
genética". Pero, independientemente 
de esta concepción—apenas bosquejada aqui—, lo valioso del intento de 
Reale ha consistido en la clarificación de numerosas ambigüedades y 
en la elliminación, en muchos casos 
definitiva, de falsos problemas, contribuyendo de esta manera, quizá cono pocos lo han hecho en lo que 
va del sigo, a una más fluida conprensión del tan difficil texto aristotélico.

Ahora bien, Meliso no gozó para nada del favor de Aristóteles, y si bien parece que no tiene éste más remedio que referirse a él en múltiples ocasiones, sus críticas son manifiestas y empecinadas. Hasta no vacila, como no vaciló frente a Zenón y Jenó-fanes, en apostrofarlo de rústico (30 A 7), que es, dicho sea de paso, en Aristóteles, adjetivo que corresponde a quien peca por defecto (v. Et. nicom. 1108a26) y no grossolano, como traduce inadecuadamente Reale, adjudicando al término griego un significado que si es frecuente en Platón (v. por ejemplo, Gauthier-Jolif, L'éthique à Nicomaque, vol. II, 1, Commentaire, pp. 159 y 319).

La actitud crítica de Aristóteles fue decisiva para la fortuna poeterior de Meliso. Quizá no tanto por hacer de su figura la de un simple repetidor, poco agudo, de Parménides, sino, sobre todo, por enhibirlo reistenadamente como un magnifico ejemplo del que comete paralogiamos (30 A 10), y que tanto parte de premisas falsas, como realiza con tranquilidad inferencias no válidas, sin advertir las dificultades inherentes a las cuestimes planteadas (30 A 7). El peso de semesinte apreciación puede constitutare

en el mundo medieval, por ejemplo, en Dante, que mensiona a Melleo junto a Parménides, como cultor de argumentos capidosos (De monarchia III, 4), o bien como aquél "chi pesca per lo vero e nom ha l'arte" (D. C., paraiso XIII, 123). En el mundo moderno, basta recordar el beneplácito demo, basta recordar el beneplácito articolorio de la companio de la composición sobremiendo che il penales posición sobremiendo che il penales de la composición sobremiendo che il penales desestes 213).

De alli que resulte sumamente interesante -y ése es el propósito de estas indicaciones previas- que sea nada menos que un profundo conocedor de Aristôteles quien intente, en nuestros días, una revisión tan amplia de la figura del pensador en cuestión, revisión que puede preanunciar derroteros nuevos en la comprensión de un momento singular de la evolución del pensamiento griego, y que ha sido hecha con tanto shínco que Long, en la reseña crítica antes mencionada, no puede menos que concluirla con la apreciación, algo diver-tida, de que "I left this book with the impression that both its subject and its style were a little inflated: Melissus is interesting and important but not quite as interesting and important as Reale tries to mantain". Claro que no deja de reconocer, también con cierto humor, que la obra "breaks new ground and provide us with the best equipment for reading Melissus which we are likely to have for a long time (ob. cit., p. 650 con subrayado mío). La cuestión a la que Reale tenía que hacer frente —y a la que hizo limpia-mente— era la de examinar desde una perspectiva filosófica, con los recaudos y consideraciones que merece toda sana filología, si, en efecto, nos encontramos frente a una figura menor del eleatismo clásico, víctima de las reiteradas falacias que puntualizara el perseverante Aristóteles, empequeñe-

cida, además, por la vecindad de colosas tales como Parménides y Zenón, o si nos hallamos, en cambio, con un pensador original, tal como ya lo ha-bian atisbado, a fines del siglo pesado, Kern en Alemania, Chiappelli en Italia y Burnet en Inglaterra. Pero todo ello debía hacerlo sin dejarse tentar por los fáciles extremos que, en nues-tro tiempo, llevaron al bondadoso Zafiropulo a afirmaciones tan extravagantes como la de suponer que Meliso avait, en effet, fait un grand pas vers la conception quadrimensionnelle du monde", o que el fragmento 8 de este pensador es "quelque chose comme une Critique de la raison pure telle que pouvait l'écrire un Grec du Ve. siècle " (L'école éléate, 1950, pp. 234 y 240 respectivamente).

Más aún, en el supuesto de la ma-yor o menor originalidad de Meliso, había que dilucidar posteriormente si, a la manera de Zenón, se trata de un sagaz y atrevido metafísico polemista, como habían insinuado Covotti v apoyado después Mondolfo, o si su papel no encajaba, doctrinaria y cronológicamente, dentro de ese marco y su figura alcanzaba, por el contrario, las características de las de un constructivo superador de las deficiencias del planteo parmenideo. Y en este último caso, además, había que examinar si su reformulación del principio eleático de la suficiencia e inevitabilidad del "es" no había llegado a constituirse en una sistematización canónica, a través de la cual, ya desde los megáricos y Platón, había sido leido y explicado el mismo Parménides.

La organización del libro de Reale responde a las exigencias propias de la colección y crusta, así, de una introducción, en este caso amplia y minuciosa, ne 266 pp., que comprende ocho capítulos y una conclusión acera del significado de nuestro pensador en relación con el elestamo y con la filosofía porterior. Los testimonios ocupan, uespués, 99 pp. y los fragmentos, 44.

Aparte de los datos relativos a la cronología y vida de Meliso (cap. 1) y al hecho de la inexistencia en los fragmentos y testimonios de doctrina alguna sobre la dóza (cap. 8), los restantes se refieren. cada umo de ellos,

en ordenada secuencia y correspondencia con la disposición actual de las fragmentos, a los caracteres que el pensador de Samos adjudicaba al són: eterno, (adion) (cap. 2), infinito, ópeiron (cap. 3), uno hén (cap. 4), homogénco, hómoim (cap. 5), inmutable e inalterable —cuantitativa y cualitativamente entendidos—, hestrólico y metakosmén (cap. 6), incorpéreo, asimaton (cap. 7).

Reale persigue en su obra los siguientes propósitos: 1) reconstruir sistemáticamente la cronología melisiana; completar las referencias domegráficas que se han manejado habitualmente y ampliarlas, en la medida de lo posible, sobre la base de las incluidas en Diels-Kranz; 3) examinar criticamente los considerados fragmentos y llegar, eventualmente, a incrementar su número, sobre la fijación realizada por Covotti a fines del siglo pasado y aceptada en buena medida parado y aceptada en buena ancana por Diels-Kranz; 4) revisar, en lo que concierne a Meliso, el texto que ofre-ció Diels del tratado pseudo aristotélico Sobre Meltso, Jenófanes, Gorgias (Berlín, 1900) y que reproduce en sus Vorsokratiker, recurriendo para ello en muchos casos a lecciones que en su momento había seguido Apelt (Leipzig, 1888).

Dasde una perspectiva doctrinaria, Reale busca refutar la concepción según la cual Meliso es un filósofo que escribe en actitud polémica contra Empédocles, Anaxágoras o los atomis-tas, Los pluralistas "vengono dopo Meliso e da Meliso desumono il loro principio fondamentale" (251). Quiere interpretar que Meliso se diferencia de Parménides por haber concebido y determinado en forma diferente la eternidad del "es". Mientras Parménides lo encerraba en el nun y lo colocaba en una perspectiva en la que predominaba el concepto de finitud, en Meliso el nun "viene dilatado all'in-finito" (254) y es el infinito que predomina, quitando todo valor y significado al tiempo, al punto tal que, después, la teología cristiana, al defi-nir la eternidad de Dios como aquél que "siempre ha sido y siempre será ai rifa non a moduli parmenidei, ben-al a moduli melissiani" (59), precisamente porque esa fúrmula expresa "una durata aprocessuale e non scorrimento" (255).

Reale quiere probar también que el "es" es también tinfaito, cosa que significa, en Meliso, que carece de limites tanto externos como internos. Pero además Meliso —arguye Reale no cambia ni confundo, como habian pensado Zeller y T. Gamperz, los conceptos de infinitud temporal y de infinitud espacial, sino que considera a ambos como complementarios, o, mejor aín, como implicados reciprocamente. Tampoco habia exclusivamente del infinito temporal, como defendia Burnet. "Il raggionamente melisiano pud cosi rissumersi", dice Reale: "Ión é esteno fu e saris empre) ed à anche infinito (éperion) perché è pón cioè il tutto, la totalità, Intero" (98)

nastumera , cice nease: 10st è exemno fu e saria empre) ed à anche
infratio (ápetron) perché è pán cicè il
ritorità la todiciale, fision en el Melia
con la companio de la companio del mentre del companio de la companio del del companio del companio del del companio del companio del del co

En cusarbo el Mémoton, no obstante que Meisio lo mátiende como Parménides, cual homogeneidad de lo que es con respecto a si mismo, le sgrega el significado, sefiala Reale, de permanecer siempre homogéneo y lo conecta, además, al hén, al punto de deducirio de di, cosa que no se daba en Purménides (155). Reale repara adecuadamente que, cuando se habla de la immutabilidad e inalterabilidad del esf. nos encontrumos en Méiso rosa del définatos que en Parménides (179), el llo se debe, ciertamente, a la introducción de la noción de veclo (hemón), de la cual no hay rastros en

Parménides, si bien, aclara Reale, el concepto de kwoń que Melles combete te "non è ancora il concetto scientifico di vuoto che troviamo in Democrito, e che è più vecino alla primitiva concesione dei Pitagorici" (183).

Acerca de la incorporeidad, por ditino, sottiene Reale que ella 'nascicutato en la fina parallelamente all'infraitudine (como dice H. Compern). Acide ogni grossolana materialità elcided ogni grossolana materialità chicutato della proposita di la compania di la ogni differenziazione di elementi e di prupriarità, o meglio, qualistati tipo di aminnolon (come vuole Untersteiner)" (2925).

Reale insiste, y con razón, que en nuestro filósofo hallamos la sorprendente peculiaridad que le es propia y que consiste en que cada atributo del esta resume el precedente o los precedentes, los vuelve a expresar de otra manera y permite formular el siguiente o los siguientes, de modo tal que puede pasarse de uno al otro en función de una inevitable necesidad lógica y de una consiguiente dialéctica interior que se buscaría en vano en los otros eléatas. De allí también que los famosos paralogismos de Meliso no son tales por la simple razón de que no ha seguido, ni podla seguir, los procedimientos lógicos que eran propios de otra con-cepción lógica-ontológica como es la de Aristóteles,

Examinemos ahora criticamente algunos de los puntos considerados. Comencemos por la cronología. La única fecha cierta que poseemos en la vida de nuestro filósofo (a través de Diógenes Laercio y Eusebio, ambos dependientes de Ápolodoro) es la de la asunción del navarcado, que segura-mente coincide con la rebelión de la isla de Samos contra Atenas (400 o comienzos del verano del 439). Si más o menos ése es el akmé de nuestro pensador, entonces éste habria nacido posiblemente hacia el 480 y muerto, tal vez, hacia el 420. Si aceptamos, como hace Reale, el testimonio de Estesimbroto -sobre la base del estudio de Shachermeyer- y se concede la po-sibilidad de vinculación entre Temistocles y Meliso, hay que retrotraer la resunta fecha de nacimiento a fines del siglo vi o por lo menos a los pri-merísimos años del siglo v y no más alla" dice Reale (8). Esto puede ser clerto, pensamo, de modo que Melizo bandria, en ocasión de la guerra amia, unos 50 años, como, por otra parte, tenían Pericles y Sófocles. Claro que si esto es est, no podemos suponer que el único que por entences conocía a Anaságoras en Pericles — y que Melizo lo tgabrara— Tampoco podemos cuando el joren Melizo apensa tenía 20 años hobiese recomentado a Herácito a los efectos, como nos dies Diógenes Luercio, como que a Reale la pareco completamente creibie (272), pero que nosobre pensamos, con Zeller, que es inversimil.

Del reajuste de la cronología no se eliminan spre facto las vinculaciones, que siguen siendo aún discutibles, entre Meliso y los pluralistas. Pero la reconsideración efectuada por Reale tiene el mérito de socavar positivamente lo que pasaba ya por ser un dogma indiscutido.

Son acertadas las observaciones de Reale sobre la actuación bilica de Melleo, pero no del todo precisas en lo que se refere a la batalia de Tragia, a pesar de contar con el testimonio de Garzetti. Tampoco aciam adecuadamente el poco disimulado "error" de Pitutarco en la referencia. Le bublera bastado consultar a De Sanctis, Perside (1944), o a Homo, Périclés (1854), para atender a algo que los historiadores ya reconocian. Tampoco advierte Reale que en el testimonio de Piutarco el 30 A 3) debe historiadorio—do su destinadorio—co acidente con conforme con el testimonio atterior que se conservó de Duris de Samos (v. frag. 60 de Jacoby).

Al completar y aumentar la donografia, Reale logra llegar a modificar una serie de apreciaciones demassiado repetidas. La inclusión de los textos platónicos (Teeteto 180 d. 181 a. 183 el autorana un descuido imperdonable. Lo mismo sucede con las de Isócrates (Helés: al O. 3 y Anticlost 15, 283 y los versos de Timón (fragmentos 5 de Weckmuth). Estre los testamos de la completa de la comtación de la completa de la comcesa de la completa de la comleta de la completa de la comleta de la comleta de la completa de la comleta de la comleta de la completa de la comleta de la comle (aunque discrepamos com la exégesis que de él realiza). Lo que llama poderosamente la atención es que laya excluido el passje de Tópicos. 104 b, que a pesar de ser una simple alusión al pasar, cita directamente a Meliso como defensor de una fórmula corriente: "es uno lo que es, según decia Meliso".

En la revisión de los comentaristas griegos que Aristóteles es sumamente valiosa la incorporación de desarrollos emplicativos cuyo valor testimonial puede ser de segundo orden, pero que resultan sumamente eficaces desde el punto ue vista doctrinario para la comprensión adecuada de los argumentos en juego. Con todo, el solo texto de Simplicio, en particular el comen-tario a la Físico, sigue siendo sún una fuente valiosisima que no se ha agotado. Obsérvese, por ejemplo, que Reale no menciona aquí el trabajo de E. Duc-ci "Il to eon parmenideo nella interca il 10 com parmenteo nella inter-pretazione di Simplicio", Angelicum 40, 1963, 173-194 y 313-327, que revela uma más atenta lectura de la interpretación neoplatónica. Tampoco encon-traron cabida algunas referencias dosográficas menores: ciertos pasajes del pseudo aristotélico Sobre Meliso, Jenófanes, Gorgias (977 b 21), lo que dice Sudas en la palabra gennetiké y el pasaje de Hermias que cita Diels en Dozographi Graeci (652). E igualmente, lo que es más importante, Libanio. Declam, I 105, 13 y ss., donde se niega que la actividad política de Meliso, al igual que la de Bías, Tales o Pitágoras, haya tenido influencia en la desunión de las ciudades griegas del Asia menor.

En cuanto a los fragmentos, Reale incorpora tres a la recopilación de Diels-Kranz. Como fragmento O, Reale, siguiendo las observaciones que ya formulara en su tiempo Burnet (Early Greek Philosophy 321, n. 5), incluye Simpl., Fis. 103, 13, lo que est perfectamente correcto. Resulta muy difficil, en efecto, recharar un Jesto que está precedido por palabras como éstas: "Meliso inicia su escrito de este modo:...". Como fragmento 4 a, añade el pampe aristorálico proveniente de Generacción y corruspicio 325 a 14: "en efecto, el limite limitaria con el vacio". Aquí nos atreveriamos a esfalar que

tal vez corresponda mejor ubicarlo a continuación del 7, una vez que se baya manejado la noción de vacio. Por última, como fragmento 8, coloca simplemente la palabra hómoton, apoyándose en el paseje del trainato pseudio aristottello mencimosalo (574 a 12-14). Por la importancia de la noción, agregado nos parece correcto.

En general, podría observarse, con respecto de los fragmentos, que Reale no se atrevió sino tímidamente -v quiza sólo en el caso del fragmento numerado por el como O- a enfrentar los argumentos estilísticos y mosóficos de Pabst, cuya tesis doctoral (De Melieri Samii fragmentis) deter-minó la reducción del número de los fragmentos de nuestro autor. Estos puntos de vista fueron aceptados en su momento en forma unánime y tal vez con excesiva premuna por parte de los con excessiva pressums por parte de los estudiosos de la égoca. Un trabajo de esta naturaleza necesita; hoy, ser resuminado y reconsiderado, sunque sólo esa por el hecho de que, siendo producto de una época de hiperorítica, et sin embargo anterior —data de 1889—a la aparieldo de la edecido de la Academia de Berlin del psecundo volumen. de los comentarios de Simplicio a la Física (1895), del comentario al Del Cielo (1893), y de muchos otros que, en última instancia, por la naturaleza precisamente crítica de las ediciones, arrojan luces diferentes para el maneio de las refeerncias.

Tampoco Reale se ha atrevido a un análitás más hondo del testo del fractimento 2, ban discutido premapadria meno 2, ban discutido premapadria ha premapadria del composição de legar a lecrea así. "Puesto que no se ha generado, es, los san los sólo eras, sino también siempre será, y no tiene [por tantol tampoco principlo ai fin, sino que es infinito. Si se bubiase generado, bendrás principio (pues en cierto momento habria comenzado a generarse); pero, puesto que no comenzó ni terminó, [pues] siempre era y siempre será, no tiene [por tantol principio ni fin. Y de la frase que sigue, "no es factible, en efecto, que siempre ses la que no este todo visculiarlo como conclusión del anterior. El análista de todas las formas one emplea Siemplico para citar este cone emplea Simplicio para citar este cone emplea Simplicio para citar este cone.

tentos ayuda a fundar lo que estamos sugiriendo.

Por otra parte, los fragmentos 7 y 9 pueden descumponerse provechosamenta. Ambos en dos partes: el primero, hasta la sección senta inclusive; en el regundo, cada una de les afirmaciones.

Podemos, por fin, resumir. El anilisis de los atributos del e/o melisiano
constituye, inuto con el elenco renovado de la domografía, el tronco vertebrador y más logrado de este libro.
Le atennas disquisición que comporta
el análisis de esos atributos (pp. 34 a
283) puede decine que ofrece la más
acahada y completa revisión de todos
el anitodos—Se trabajos publicados
sobre el trana. Que no figura ni se
sobre el trana. Que no figura ni se
alunda al artículo de Solmena The
elestic one in Melissus", se comprende puesto que éste apareció en
1869. Por lo demás, resultan convicentes casi todas sua afamaciones.
Y en sete sentido, el trabajo es tan
estimulante que abre perspectivas

nuevas para futuros estudiosos que intenten arremeter, con nuevos brios, en la oezata quaestio de la "lógica" eleática, cuyas categorias y relaciones no se acomodan, por cierto, a los esquemas aristotélicos, y no son por ello desdeñables de ningún modo.

Las transcripciones de textos, citus y referencias en la edición son cuidadas. Sólo casionalmente puede advertirse alguno que otro descuido (falta la voz mégathar en el indice de conceptos; en la linea dos de la página 337 no debe leseas Zenón sino plendianes, etc.), pero por cierto justificable en la inmensa mole de remisiones que colman la obra.

Este commentario algo prolijo ha querido, en verdad, tratar de corresponder, con modestia, a una constancia y un esfuerzo que, como el que ha realizado Reale en esta obra, mercen nuestra admiración y reconocimiento. Es más: le estamos agradecido por todos los estimulos que su lecdo por todos los estimulos que su lecdado por modes de estamos agradecino en esta estamos agradecino en estamos en estamos por el econocimiento de sucuesta en el econocimiento de sucuesta en el econocimiento de su estamos con contratos de estamos en estamos de la econocimiento de estamos en estacion de estamos en estacion de estamos en estacion de estamos en estacion de estamos en estado en estamos en estacion de estamos en estado estamos en estacion de estacion de estacion de estacion de estado estacion de estado estacion de estado estado estacion de estado estado estacion de estado estacion de estado estacion de estado estado estacion de estado estado

VERNANT, JEAN-PIERRE, Mito y pensamiento en la Grecia antigua (Barcelona, Ariel, 1973), 386 pp.

La aparición de Mythe et pensée chez les grace (Maspero, Paris, 1985) de J. P. Vernant agitó en su momento las tranquillas aguas por las que se desituaba todavía la nave de los "helentistas." La violenta irrupción de una serio de conceptos ajenos hasta entonces a ese dominio —que iban desa de descripción de sistemas alimentarios hasta caprichosas unalogias político-geométricas—desconeró en un primer momento a los eruditos, pero na tardó en succiar violentas reacciones. Se conformaron así dos bandos opuestos, cuya lucha prosigue aún !- por un lado, los tradicionalistas, de-fensores de la pureza que brindan la filología y la crítica textual; por el otro lado, los "psicologistes", ada-lidades del método estructural, que no temen contaminarse con la frecuentación de la semiótica, de la historia social o del psicoanálisis. En nuestro medio, en el cual, si bien carecemos de una sólida tradición filológica, hemos aprendido, no obstante, a desconfiar de quienes acomodan los textos. a esquematizaciones demasiado seductoras como para ser auténticas, estamos en una perspectiva equidistante y, por ello, adecuada para apreciar los méritos reales -que son muchosde obras como la que nos ocupa,

El libro de Vernant —cuya traducción al español apareció en 1973— es en realidad el fruto de la recopilación

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> En al último número de la Ravue des Études Grucques (132-453, 1918), frudo de los "Conservadoras", Y. Verniáre viviseccions la obra más reciente de M. Detenne (Dymalese mis a mort, Paris, Ga-Ilmard, 1917), del grupo de los "psicologistas".

de quince artículos escritos entre 1952 y 1968 2 y que han sido agrupados en siete capítulos: Estructuras del mito; Aspectos míticos de la memoria y del tiempo; La organización del espacio; El trabajo y el pensamiento técnico; La categoría psicológica del doble; La persona en la religión; Del mito a la razón. El mismo Vernant señala en la Introducción de su obra que, ai bien estos temas parecen un tanto dispares, "han sido concebidos como las piezas de una misma indagación" (p. 13). Esta búsqueda se inscribe dentro del marco de la psicología histórica, promovida en Francia por L Meyerson -a quien está dedicado el libro- y uno de cuyos seguidores confiesa ser el autor. Pero una lectura atenta de los trabajos que comprende esta obra demuestra que resulta injusto confinar a Vernant sólo dentro de la corriente a la que aspira a pertenecer. Ya su breve pero profundo Les origines de la pensée grecque (Paris, 1962) 3 anunciaba una personalidad de sólida erudición. El libro que nos ocupa -algunos de cuyos trabajos son previos a la obra recién mencionada- añade a esa erudición una singular capacidad para detectar estructuras de pensamiento latentes en ámbitos culturales cuya interrelación no fue percibida a veces con claridad por los helenistas tradicionales; o, si se prefiere, "proyecta sobre hechos antiguos una iluminación tomada de la búsqueda moderna, no para crear aproximaciones ficticias, sino para eliminar extrapolaciones cómodas y falsas" 4. En este terreno, la perspectiva de Vernant es singularmente fructifera y sobrepasa ampliamente la óptica propuesta por Meyerson. Un ejemplo elocuente son los cuatro artículos consagrados al problema del espacio. En ellos se parte de las connotaciones religiosas de determinadas coordenadas espaciales, se analiza luego su "laicización" producida por la representación geométrica de las mismas, y se culmina en la valoración del espacio como factor determinante de la organización de la polis griega. En el artículo que cierra este capítulo, la confluencia de todos estos factores en la filosofía de Ananimandro permite a Vernant ofrecer una versión polémica pero renovadora de la cosmologia del pensador de Mileto: "La nueva concepción del mundo, en su geometrismo, parece por consiguiente haberse modelado sobre la imagen que la ciudad presentaba de sí misma, a través de un vocabulario político que expresaba lo que las instituciones civicas suponea, a los ojos de los griegos, de original con respecto a los estados sometidos a una autori-dad de tipo monárquico" (p. 200). De gran importancia para la com-prensión del sistema de Anaximandro vernant de la afirmación de que extrae Vernant de la afirmación de que "lo ilimitado" (ápetron) es el único depo-sitario del poder (kratos): asistimos así a la instauración de la isonomía olítica, que consiste en colocar el kratos en el centro de la polis, y, en consecuencia, todos los elementos, caracterizados como potencias (dynamis). gravitan alrededor del mismo punto central" (p. 217).

Pero es en el análisis de la significación del mito como factor representativo de las estructuras básicas de la mentalidad griega pre-clásica en don-de encontramos las páginas más pro-fundas de la obra de Vernant. También sus libros posteriores abordaron este ámbito (cf. Mythe et tragéstie en Crèce ancienne, Maspero, Paris, 1972, y, especialmente, Mythe et société en Grèce encienne, Maspero, Paris, 1974, cuya sección "Raisons du mythe" es quizá el aporte más lúcido a la cuestión aparecido en los últimos años), y a él se dedica en la actualidad en sus cursos de la École Pratique des Hautes Études (Sección V), en París. El mito hesiódico de las edades de la humanidad es objeto de dos estudios extensos y detallados, y la reducción de las cinco edades a tres niveles funcionales (jurídico o teológico; guerrero o militar; agricultor o campesino) es un hallazgo muy feliz, pues

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La versión aspañola se base en la segunda edición francasa (1971), a la cual Vernant agregó dos nuevos artículos, inexistentes en la edición de 1965, <sup>2</sup> Los orignosa del pensamiento griego, Buenos Aires, Eudaba, 1965, trad. M. Aye-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> R. Crahay, Gnomon, 35, 1966 p. 436.

explica varios elementos aparentemente incomezos en el relato de Hestodo, Sólo es criticable la preocupación —incluso "obsesión", podríamos decir— de Vernant por no dejar elemento alguno fuera de su esquema estructural, lo cual lo lleva a incluir en él a los Gigantes, los Titanes y los Cien-brazos. entrapolados de otros pasajes hesiódi-cos, Como observara J. Pollard, "los hombres de plata tienen poco en co-món con los Titanes, salvo la hybris, mientras que los hombres de bronce, con notables excepciones, dificilmente puedan equiparerse a los Gigantes" 8. Vernant sostiene que esta aximilación se inspiró en sugerencias recogidas en el artículo Theologia (Reoue des Etudes Crecques, 63, 1950) de V. Goldschmidt. No obstante, al reeditar este trabajo en sus Questions platoni-ciennes (Paris, 1970, pp. 141-172), el mismo Goldschmidt, en un addendum, cuestiona esta filiación (p. 163), si bien, en líneas generales, acepta la interpretación de Vernant del mito de las edades del hombre.

El último de los trabajos emasagrados al mito es el más ambicioso. Su título, "Del mito a la razán", evosa los trabajos y elásicos de W. Nestile y de F. M. Cornford, y es justamente este último autor quien sirve de punto de partida a Vernant en su ataque este último autor quien sirve de punto de partida a Vernant en su ataque to este el manda de empiritu positive en la Corcia del siglo va C. Sin llegar a suscribir la teste de Cornford, el consendado de la manda de espicación del mundo; softe su ha resultó, que inventer un sistema de explicación del mundo; 2019, observamos no sólo una revaledo lo la ha hallado todo hecho" (p. 339), observamos no sólo una revalente del persanariento mítico sisto también del surgimiento de ciertas individualidades que prefiguran la

imagen del "sabio" (los llamados "chamanes") y fundamentalmente, del nuevo tipo de mentalidad que instaura la polla naciente. Todos estos elementos llevan a Vernant a afirmar que "no hay immaculada concepción de la razón", sino que la filosofía apaerce como una consecuencia de las transformaciones que so producea, entre los siglos vu y y, en todos los náveles de las sociedades griegas" (p. 363), la razón griega "e hija de la

ciudad" (p. 364). La traducción española de Juan Diego López Bonillo es excelente, y su único defecto consiste en ser excesivamente literal. El traductor no va-cila en emplear "de una parte" (d'une port) (p. 211; 341, n. 11) en lugar de "por una parte", ni en verter li-teralmente devenu humain por "llega-do a ser humano" (p. 354). Otros errores menores son los siguientes: en las págs. 200, 201 y 210, en las notas, conserva en francés el título de las obras griegas citadas, y en la pág. 117 (n. 98) deja también en francés el nombre de Longino (Longin); en la página 83, después de "de hierro", omite este párrafo: "parece que, si hay un pasaje a cuyas indicaciones temporales debe otorgarse su valor, es éste"; en la página 101 (n. 44), la traducción más adecuada de lamelle sería "planchuela" y no "lámina". Un equívoco grave, en cambio, deriva de haber conservado el acento agudo francés en términos griegos como Dike y Ananke, que lo necesitan en el ciriginal en razón de reglas fonéticas, pero que en castellano producen aberaciones como 'Diké' (p. 21, 216, etc.) y 'Ananké' (p. 182, 213, etc.). No obstante estos reparos, la tarea de López Bonillo es, como señalamos, sumamente meritoria, y a él se debe un utilisimo Breve vocabulario de términos" que cierra esta imprescindible publicación. — Néston Luis Connero.

RUDOLPH, K. (Edit.), Gnosts und Gnostizismus, Wege der Forschung, T. 262, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1975, XVIII-862 pp.

En los siglos u y m d.C. la Iglesia debió enfrentarse activamente a un enemigo que amenazaba su existencia: la gnosis o, tal como se lo denominara a partir del siglo xvn, el gnosticismo. Este movimiento religioso se

J. Polisrd, The Journal of the Hallsnic Studies, 96, 1966 p. 236,

caracterzó por un profundo sincretismo —do acuerdo con la tendencia dominanta en el mundo belenfistico— y
por la caraccia de un doguna común
a las diferentes sectas que lo componien. Su influencia se estendió desde
el extremo oriente hasta las frouteras
occidentales del Imperio y desde los
primeros siglos de nuestra era hasta
las actuales comunidades mandesa descubiertas en la llanura mesopotimica
entre el Tisris y el Butrates.

Dado el carácter amenazante que poseyera, los principales testimonios que se conservaron pertenecieron a la polémica sostenida por los heresiólo-gos. Las primeras alusiones se detectan ya en S. Pedro, S. Pablo y en Ignacio de Antioquía, Pero es recién a partir del año 140 d.C. que surge en los circulos romanos un movimiento contra la gnosis. Justino Mártir, Eusebio de Cesarea, Hipólito de Roma, Irineo de Lyon, Epifanio de Chi-pre, Clemente de Alejandría y Origigenes, entre otros han abordado en el campo cristiano el problema del gnosticismo. La universalidad de éste como movimiento se muestra en el hecho de que también los autores paganos consideraron importante referirse a él. Entre ellos podemos nombrar a Plotino, Porfirio, Celso y Zósimo. También se conservaron en copto al-gunas obras como la "Pistis Sofía", "Los libros de Jeú" y el "Apokriphon Ioannis". Fue a partir de estos testimonios que la ciencia de fines del siglo pasado y comienzos de éste debió reconstruir el gnosticismo.

La importancia que ha tenido este movimiento en la historia de la Iglesia y en la del pensamiento en general no puede ser ignorada. Situado en el momento de gestación de todas las ideas que habrian de alimentar espiritualmente a la Edad Media, y a través de ella a la historia de occidente, constituyó un componente esencial en el movimiento de las ideas de las ideas que habrian de accidente, constituyó un componente esencial en el movimiento de las ideas.

Es a partir de lo explicitado antecedentemente que debemos comprender la atención que le han dedicado las ciencias de la antigüedad clásica y la teología. El presente volumen ofreco una selección de trabajos sobre el tema que abercan los últimos 15 años de investigación. Si bien la crítica moderna ha dirigido su atención a la gnosis ya en el siglo zvan con los trabajos de I. de Beausobre sobre el maniquefsmo (1734/39) y de J. L. von Mosheim sobre la Iglesia Antigua y las herejías (1746/1748), puede considerarse que con J. C. Baur comienza realmente lo que podemos llamar la nueva etapa en su investigación (Das Christentum und die Christlicke Kirche der drei ersten Jahrhunderte, Tubinga, 1853). Es por ello que esta recopilación se abre con el capitulo de Baur referente a la gnosis. El punto final lo constituye el artículo de H. J. Drijvers, The Origins of Gnosticism as a religious and historical Problem, aparecido en Nederlan Theologish Tijdschrift 22 (1967/68). Todos los trabajos se presentan en idioma alemán.

Tal como lo señala K. Rudolph en la introducción (pág. X), es notable que actualmente la discusión se centre en las mismas cuestiones que preocuparon a los primeros investigadares. Quizás el único punto relativamente nuevo sea la cuestión surgida alrededor de la década de 1930 con el trabajo de Jonas (Gnosis und Spätentiker Geist, I, 1934; II, 1954) acerca de la definición de gnosis y gnosticismo. A partir del coloquio de Messina (1966) esta cuestión se ha colocado definitivamente en el centro de las preocupaciones de los especialistas. No obstante debemos notar que la gnosis es un hecho histórico con-creto. El fenómeno tal como ha aldo descripto por los heresiólogos es perfectamente localizable en sus grandes rassos. La extensión del concepto, además de diluirlo lo transporta a otro plano que no es el estrictamente his-tórico. Es incoveniente pues utilizar la denominación acunada por los heresiólogos y el mismo movimiento religioso para describir fenómenos que corresponden a otro plano de la vivencia religiose. Desgraciadamente, tampoco ha logrado la investigación avanzar demaslado sobre este punto (cfr. en este volumen las objectones de K. Rudolph, pág. 769 ss.).

El ordenamiento cronológico elegido es el más conveniente para apreciar los avances que se produjeron en este campo. Sin emhargo, quien abor-dara por primera vez el problema debería comenzar por la vistón abarcadara que ofrecen los artículos de H.
R. Puech (págs. 306-351) o de Schultz
(págs. 238-279) o de Nock (págs.
554-584). La selección que ofrece el volumen posee la virtud de presentar un amplio panorama de los senderos por los que ha transitado la investipor los que na transmuo la investigación moderna. Un primer período halla su expresión más alta en los trabajos de A. Harnack, quien supone que el gnosticismo es una "ekute Verweltlichung des Christentums", poniendo el acento en el como una profunda helenización del cristianismo. Contra esta tesis se dirigieron las investigaciones de Bousset que tendían vandatarios de lorigem y la esencia del gnosticismo en el Irán. Esta posición ha encuntrado defensores, entre los que hay que destacar las figuras de eitzenstefn y Widengren. Entre estos dos polos se deslizan todas las otras interpretaciones: quienes afirman su origen en el judalamo, como K. Rudolph y quienes extienden su validez hasta convertirlo en una experiencia universal totalmente abarcadora y no deductible de otras religiones como Jonás. Respecto de la esencia del gnosticismo están quienes sostienen un dualismo total o bien quienes adhie-ren a la famosa tesis de U. Bianchi -edoptada en parte por el coloquio de Messina – que reconoce en el gnosticismo una concepción dualista sobre un fundamento monista. Esta tesis es la que más consenso ha encontrado, convirtiéndose en un lugar común en la investigación.

El descubrimiento de nuevos teatos maniqueos y mandeos así como el hallazgo de los textos de Nag-Hammadi no han aclarado aún la situación como era de esperar. El punto crítico en que ésta se encuentra es descripto por el trabajo de Drijvers (págs. 798-841).

Este volumen es una aporte vallosos sobre uno de los temas más complejos de la historia de la religión y de la filosofía. El estudioso ha de hallar en el una obra de consulta constante y el lector en general un punto de aproximación al fenómeno.

Tal como señaláramos, la investigación se ha centrado hasta el momento en dos puntos fundamentales; definición de la esencia del gnosticismo y aclaración de sus origenes. Hasta ehora no ha sido posible encontrar una respuesta certera a ninguno de los dos problemas. Por cierto que esto debe-mos adjudicarlo a la dificultad del objeto. Ya es notorio que la amplitud de conocimientos que debe poseer el especialista se extiende desde el inesperantata se entendo de las lenguas dispensable manejo de las lenguas (griego, latín, hebreo, arameo, sirio, arabe, avéstico, pehlevi, persa anti-guo, copto, las lenguas modernas más importantes) hasta el de los datos de la historia de la cultura, de la sociología, de la politica, de la economis, etc. Esta es una meta dificil de alcanzar pero necesaria, como lo señalan los dos últimos trabajos del volumen. Sin ello son endebles las bases científicas de cualquier trabajo que aborde el tema. - FRANCISCO LEONARDO LISI.

WYLLER, EGIL A., Der Späte Platon. Tübinger Vorlesungen 1965 (Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1970), 179 pp.

El sutar es propose demostrar dos tentes: a) la obra tardía de Flatón tienas en conjunto una forma interior. Se trata de un proyecto fimiliar al que en el caso de Goethe va del Faunto I al Fausto II y b) el diálogo el Filósofo que en general se considera no escrito es nada menos que el Farménidas, culocado de esta manera en el

centro del proyecto platónico. Ambas testa se encuentran entrelazadas de lal manera que el argumento más fuerte para la equiparación del Parménidas y del Pidação estará dedo por la demostración del proyecto postulado y a su vez esta tesis ha de tener su apoyo principal sen la equiparación del Parménidas y del Pidação, Ouizá el Parménidas y del Pidação, Ouizá el sentente sentente por la properior de la properior

reproche de "heideggerianismo" que se le hace al autor en su patria provenga de este tipo de argumentaciones en circulo.

Estos dos "principios-conclusiones" determinan la serie de diálogos que W. incluye dentro del período tardio en Platón v la fundamentación que se propone para ello. A partir de los estudios de Lutoslavsky (The origin and growth of Plato's Logic, Landres, 1897) la investigación acerca del orden cronológico de los diálogos se ha ido perfeccionando cada vez más. (Cfr. Conturnt, L.: Sur l'evolution historique du Système de Platon, en Histoire de la Philosophie, Paris, 1902, pp. 129-162). No basta una azarosa visión fundamental" u "originaria reveladora del proyecto literario -la cual, por otra parte, no ha sido mencionada por Platón ni por ninguno de los testimonios que han llegado hasta nosotros- para fundamentar ni el número ni el orden de los diálogos propuestos por W. para el período tardio (Cratilo, Testeto, Sofista, Político, ono (Cranto, Feeteto, Soysta, Potnico, Parménides, Filebo, Fedro, Timeo, Critias, Leyes y Epinomis). El orden sugerido por W. aparece todavía cumo mucho más inconsistente ai lo comparamos con el más probable de los diálogos, tal como ha sido puesto de manifiesto por la investigación más reciente (cfr. Hoffmann, E.: Der gegenwärtige Stand der Platonforschung, en Zeller, E.: Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, II parte, pp. 1055-1059,

La "visión fundamental" es explicada a partir de las tres elegorías que se excuentran en los libros centrales de la República. La del sol nos pone en contacto con la fuente que alimenta il sol y al mundo de las ideas: la idea del Bien. La de la linea recta eleva ese punto a línea dividida y W. despliega a ésta en una doble linea que se convierte p" su vez en una superficie; para terminar mostrando la conenión de las tres alegorías con la introducción del universo corporal de los humbres, la realidad de este mundo de sombres. La aleguría de la caverna mienta el proceso de elevación filosófica a la Idea del Biez y el re-

torno posterior a la caverna para tratar de transmitir esta experiencia. Al tratar esta alegoría W. explicita la "ley de las formas superpuestas", a la que considera fundamental para la comprensión de la ontología platónica. Según ella un grupo de elementos e incluso cada subgrupo dentro de él está determinado por una y la misma forma. De alli el paralelismo establecido entre la alegoría de la caverna y los diálogos del período tardio; éstos son divididos en dos caminos a semejanza de aquálla: la anábasis, visión critica que partiendo del Cratilo llega hasta el Parméntdes, pasando por el Testeto, el Sofista y el Político y que podría denominarse el camino hacia el filósofo y la catábasis o el camino de retorno que conduce hasta el Estado de la Academia (Leyes y Epi-nomis) y que incluye además los siguientes dialogos: Filebo, Fedro, Timeo, Critias, /Hermócrates/. Se parte de este mundo y a él se retorna; en un primer movimiento son criticados los fenómenos sensibles para proceder a su salvación posterior. Esta misma dinámica se da también en cada uno de los diálogos particulares.

Según W. en cada umo de los dislogos hay una actitud de Platón respecto de la tradición enterior. En la
asábasia opondrá las pociciones de
Herácilto y Parménides, en la catibasia sparecerrian rucción las pociciones
de los pitagóricos (p. 38). No creemos que la relación ses ten excluyente como la prupone el autor. Lo característico del pensamiento platónico
es la búsqueda del acuerdo profundo
entre las distinbas escuelas anteriores
a su filosofía. Esto hace que en cada
obra sea posible encontrar indistintamente críticas o influencias de uma u
otra corriente. Esto er especialmente valido para la escuela pitagórica (cfr.
Zeller, E.: op. cft., p. 535, nº 1, para
las influencias pitagóricas en el grupo de diálogos de la anabasis).

El Parménidas es colocado en la cúspido del cumino ascendente. Es el "belos" al cual arriban todas las obras de la anábasis y de la que partentodas las que constituyen el descenso o retorno a la caverna. Esta posición preferencial dada el Parménidas sur-

ga de ru identificación con el Flásorio, identificación que ya babía sido tematinada por Zeller en sus Flásoriación sidentificación la properación de la flasoriación de la flasoriación de la flasoriación de la flasoriación de sua entrescreta y momenos con Parmeniades. Si ha des reconocesses influentación de algún penales de la flasoriación de la fla

El testimonio de la Carta VII 341 C pone muy en duda que los diálogos tengan preeminencia sobre la doctrina no escrita. Este ha sido un tema profundamente debatido en los últimos años, por lo cual nos considera-mos eximidos de una consideración más detallada, pero señalemos que los argumentos dados por W. son demasiado endebles, sobre todo porque se basan en un presupuesto que en nin-gún momento es demostrado: la iden-tificación del *Parménides* con el *Filó*sofo. La cuestión es justamente si este último fue escrito alguna vez o se trataba simplemente de una alusión velada a las lecciones de la Academia. Los diálogos no pueden suplantar la comunión entre maestro y alumno que ha de producir, como una luz, la iluminación repentina.

Notemos además que en el Tienos el "beiro del diálogo esta consituido a muestro entendes por la cración 
do Insultor, el como se apresa en 
na introdusción. El fin de este diálogo y el del Critica -probablemente 
na estro se complementan con las 
peres el como de la como de la como 
na estra se complementan con las 
peres el como de la como de la como 
peres manera el 
pensamiento platónico desemboca en 
to que constituye en cantro. La Legas,

finalmente, más que como diálogo teológico en el sentido que le da el autor, encuentran su realización y algnificación como diálogo político en el sentido más profundo, como diá-logo que une al hombre con la divinidad, porque la humanidad —tal como se afirmara en el Teeteto- consiste en asemejarse a Dios. De esta manera es recuperado el mundo y se pone el acento en el hombre. Una vez más se manifiesta esí la desorientación del autor en lo que concierne a este punto. La imagen de la caverna no puede ser entendida sin el hombre; no es sino la simbolización del pasaje de la "apaideusia" a la "gno-sis". La revelación que se produce súbitamente está precedida por una preparación cuidadosa. El movimiento es de abajo hacia arriba y no de arri-ba hacia abajo. El filósofo se convierte de esta manera en portador de la verdad, en su testigo y defensor. Es él quien ha de revelarla a los otros, puesto que una vez obtenida debe ser comunicada. En este contento debemos entender la misión de la Acudemia y el valor de los diálogos platónicos dentro de ella. Estos cumplian una función bien determinada dentro de un proyecto educativo más general y no en uno literario. No se puede plantear en la obra platónica, creemos, un interés por el conocimien-to desconectado de la realidad humana. Los diálogos tienen por función sacar a los hombres de la ignorancia v es como elemento transformador -como lo es la filosofía dentro del pensamiento platónico- que hay que comprendentos. Es par eso que este tipo de interpretaciones que no con-sidera, a los diálogos platónicos den-tro de su contexto total —finalidad, función dentro de la Academia, etc.cae, en el olvido del terma central de la filosofía platónica y el más peligro-so de todos: el olvido del hombre. — FRANCISCO LEONARDO LISI.

ELORDUY, ELEUTERIO, S. J., El estoicismo (Madrid, Ed. Gredos, 1972, 2 vols.), pp. 392 y 462, respectivamente.

En la presente obra, con agudo método crítico, Elorduy analiza la historia del Estotciano. El tomo I consta de tres partes, En la primera - "Introducción histórica" (pp. 25/95)-, señala que el Estoicismo ha sido parcialmente considerado pues se lo ha juzgado sólo a la lumbre del pensamiento heléninico, dado que los griegos no prestaban atención a la cosmovisión de otros pueblos. El tradicional análisis del estoicismo conocido a través de la canónica obra de E. Zeller -Die Phi-losophie der Griechen- resultaba anticuado a partir de los estudios de Pohlenz quien había advertido respecto de "las profundas afinidades entre el Estoicismo y las lenguas semíticas" A partir de tal estudio, veznos que el estrato más profundo del Estoicismo es anterior a las especulaciones de Zenón, como tradicionalmente suele señalarre

Elorduy destaca que la consideración de Polhenz ataña al primer estorio de Polhenz ataña al primer estoriosmo, vitalmente teñido de elementos arumeos; en cambio, se diférente el ámbito de las fases subsiguientes del Estocismo greco-romano, en al que las obras de Panecio, Posidonio y Cicerón se ve la ausencia de ese primitivo hálito oriental. No obstante, ese carácter originario vuelve a encontrarse transformado en el pensamiento de Seneca el que, asimiento, presenta primitivos rasgos pre-arios, "que perduran en el pensamiento ocidental de San Agustín" y a través de éste, en el Medicevo europeo.

El autor nota también que el Estocismo de la última etapa en general y en particular el de Séneca, tuvo la misión de preparar y ceder el paso a la filosofía neoplatónica y arcopagitica, que forma el subenelo ideológico de la Europa primitiva hasta el escolasticismo mediosval europeo".

Nos ofrece luego un estudio pormenorizado de dicha escuela, comenzando por el pensamiento de Zenón. En primer término sessala la diferencia que esiste entre el nous helfato y el lógos de Zenón y elabora un destillado análisis de este último, incluyendo un estudio esegético-etimológico de dicho término y su comparación con el quand de los carannes (pág. 29 y s.).

Frente a la concepción platónica de las ideas trascendentes y frente al édos aristotélico immembe a cada cosa, inoperativos y cernados en esencia, opone el lógos semítico del chipriota Zenón, que siempre es operativo y dinámico y siempre se da concarácter hipostasiado y sustantivo (p. 40).

A la cernada concepción cósmica de los grigos y a su visión ciclica del tiempo, Zeadon opondría una nueva Weitunachanung en la cual la actuación de lógas es de carácter histórico y como la historia no puede ser de una duración infinith, hay que admitr que el mundo ha sido creado y trope de mundo ha sido creado y como la historia no puede ser de una duración infinith, hay que admitr que el mundo ha sido creado y

es, por ende, corruptible (45).

No olvida que, ante esa comovisión, se yergue el légo-Dios que es
etermo. Concluye señalando que el
peasamiento de Zendo se resumiría
en una ecuación heraditas: "El cosmos que viene del fuego y se deshace
en fuego, es un holocausto immenso
del mundo que retorna a la divinidad" (49). Todo volverá al fuego
que es divino para Zendo, y de alli
deduce que el alma es parte del cosmos que retorna a la divinidad.

Luego de bosquejar el pensamiento de Zenón, analiza exhaustivamente las concepciones de Cleantes, Crisipo y Panecio.

En la II parte — Física y metafisica del lógos (pp. 69/201) -, se detiene en la consideración del "doge hacedor del cosmos" — donde estudia pormenorizadamente los cuatro reinos de la naturaleza— y del "lógos y el hombre" en el que considera a éste formado por el lógos.

Analiza luego la causalidad del logos, el sistema estojco de las categorías y concluye ese apartado delineando las notas capitales de la formación de la personalidad.

de la personamen.

En la III parte "Lógica filosófica
y lógica forma!" (pp. 285/385)—,
aborda los temas siguientes: "la Dialéctica como virtud," la Dialéctica
como Sabiduría" y la "Dialéctica como analogia del saber.

El II tomo consta de cuatro partes. En la primera — "En torno a la Lógica" (pp. 9/70)—, plantes el problema del probabilismo académico y del dogmatismo estodo, haciendo un enhaustivo análisis de las controversias entre las diferentes escuelas.

entre las diferentes escuelas.

En la segunda — "Sistema moral" (pp. 73/206)—, analiza el concepto de persona a la luz de las diferentes

omcepciones del estoiciamo; plantea los lineamientos de una ética estoica y reseña el concepto de claritar, al que, a la lumbre de la cosmovisión de Séneca, liga con la idea de inmortalidad.

En al tercer apartudo — Problemas sociales" (pp. 909/980)—, en primer término estudia la conciencia colectiva en la monal estoias; más tarde se ocupa de la distinción entre amor y amistrad y concluye dando un bosquejo de la situación de la mujer y del esclavo en el mundo antiguo, situación, que inteligie bajo la comanviación, que inteligie bajo la comanviación.

En el IV apartado — "Naturaleza y Dios" (pp. 277/320) — señala cuál ha actitud del hombre respecto de la divinidad y la interacción divino-humano; traza luego un esquema socialógico divino-humano. Cierra este

apartado planteando el estrecho vínculo entre religiosidad occidental y estolcismo.

Completan el segundo tomo dos excursus (pp. 321/373). El primero incluye el libro VII de las Vidas de las filàsofos de Diógenes Laercio, en fiel traducción de J. Pérez Alonso; el segundo incluye "Las actividades mentales en la procesión del lógos" de A. Orbe, S. A. Orbe, S.

Completan esta prolija edición numerosos testos latinos y sus correspondientes traducciones castellanas o (obra de J. Perce Alouso), un sintético cuadro de filésofes antiguos (pp. 385/386), un mapa con su correspondiente comentario del Orbis terrumum de Estrabón (p. 375), abundante te bibliografía y diversos indices. — HUGO F. BATZA.

MUÑIZ RODRÍCUEZ, VICENTE, Significado de los nombres de Dios en el Corpus Dionysiacum (Salamanca, Universidad Pontificia, 1975).

Es éste un libro que ha cumplido la lograda tentativa de estudiar el tema de los hombres que se dan a Dios en la totalidad del Corpus Dionysiacum, ajustándose a los cánones técni-cos que precuniza la lingüística es-tructural y observando las reglas del analizis lógico del lenguaje de la filosuffa analítica, para el estudio de su objeto de investigación. Mufiiz Rodri-guez persigue la búsqueda de su obje-tivo en la obra de Dionisio el Pseudoureopagita con intención semántica, pero sin entralimitar en su indagación al ámbito sincrónico. Es decir que nuestro autor se enfrenta a este cuerpro de escritos como un sistema cerrado y analiza en su contexto interno la significación de todos aquellos vocablos que en diversos planos sigmificativos tienen relación con Dios o la divinidad. Pero para llegar a este momento, que es el central del libro, se deben recorrer previamente otras etapas: 1º) la descripción o puesta al día de la situación actual de las inves-tigaciones pseudoareopagiticas, 29) la esposición de la problemática contem-

poránea sobre el lenguaje, la hermenéutica y sus vinculaciones con el enfoque teórico que se desarrollará en el presente estudio y 3º) una revista de carácter estadístico del vocabulario del Corpus atinente al tema. Los tres capítulos que siguen analizan exhaustivamente los nombres que recibe la divinidad en los textos dionisiacos y sus diversas referencias de sentido: uno fundamental, theós (jun-to con la terminología funcional que organiza: afomólosts, hénosis, théosis, y la instrumental que ésta anterior presupone -kátharets y epistrofé-), y los predicados que se le atribuyen tratando de orientar en diferente modo hacia la naturaleza que designa; otro más abstracto, theotes, en relación con la participación de lo creado con Dios y un tercero, thearchia que arquitectura jerarquicamente el orden y la aspiración de los seres celestes y terrestres hacia Dios. En ninguno de los tres casos mencionados, sin embargo, se compromete el carácer trascendente de la esencia o ser divino, sino que, por el contrario, se

la perfila claramente en su naturaleza supraesencial y es precisamente a esta profundidad y riqueza indecible del ser de Dios y de sus múltiples potencias en nesso con lo creado, donde arunta la theopymia del tratado De divinis nominibus. En el último de los capítulos, después de una introducción sobre los términos monds, hends, henotes y trids, M. R. se interna en el examen del misterio trinitario, deduciéndose como corona-miento de la pesquisa que la Tearquía se afirma como Mónada, Unidad y Trinidad, por ello, puede nuestro autor concluir del aiguiente modo su autor conciur dei aguiente moto su disertación: "puede afirmarse que el Pseudo-Dionisio, en su De mystica Theologia, invoca a la Trinidad ya desde el comienzo no como resultado de oponer el Uno a lo Otro, sino co-mo "Trinidad supersustancial y más que divina que ha de dirigir más allá del mismo conocimiento, al que quie-ra unirse con la Divinidad que está más allá de toda afirmación y de toda negación. Divinidad que sólo la revelación cristiana nos ha descubiento muy parcialmente, al decimos que es Una y Trina y dejándonos el misterio de su esencia oculto a nuestra mente. Dios-Trinidad teárquica que trasciende de verdad, al Uno neoplatónico y a todo otro Dios pagano".

Nos parece que, no obstante la austeridad con que Muñiz Rodríguez ha procedido procurando ceñirse a su proyectada perspectiva aincrónica, mu-cho hubiera ganado su obra de haber realizado buceos más hondos en la teología patrística de los primeros siglos cristianos y, sobre todo, de haber sido varios de sus juicios la consecuencia de una mayor afinidad comprensiva para con las direcciones platonizantes y neoplatónicas en las que este tipo de especulaciones teológicas y filosóficas del cristianismo han abrevado inagotablemente. Un entendi-miento pluridimensional y provisto de matices de la historia de las ideas en los primeros siglos de nuestra era. creemos que impone enigencias como las detalladas. Cualesquieras sean nuestras opiniones personales, una cla-ra deducción y de vital importancia se extrae de la lectura de este libro: con lentitud, pero con seguridad, las investigaciones publicadas en lengua española van haciendo sus contribuciones sustanciales a la ciencia universal consagrada al descubrimiento del pensamiento de la edad patrística y helenística. La obra ya monumental de Antonio Orbe y los aportes, entre otros y a ambos lados del Océano, de Jesús Igal, José A. de Aldama, Juan Ochagavía, Alfredo Fierro, Aurelio De Santos Otero y José P. Martin, corroboran lo afirmado. Entre ellos, sin duda, merece un lugar este buen esfuerzo de Muñiz Rodríguez, como un nuevo tributo a la bibliografía internacional sobre el Corpus Dionysia-cum. – Francisco García Bazán.

DISANDRO, CARLOS A., Filosofía y poesía en el pensar griego (Anaxágoras, Empédocles, Demócrito), La Plata, Ed. Host. Volante, 1974. 357 pp.

En la presente obra, a través de una lectió de la obra de los autores una lectio de la obra de los autores citados, Disandro señala que la razón griega "no e la razón extresiana, kantiana, hegelsiana, hegielsgeriana, etc. Hay una sacralidad de la razón griego, que la inscribe en el magno horizonte de la sacralidad helenca, en tanto que uno y todo numitaco". Agraga luego que "participan de esa sacralidad totalizadora, anterior al discrimen contrastante de abstracción

filosófica y proferición lírica todas las expresiones de la razón griega, sisentivir las formas egigonales del aristotellemo y su condituencia en el sincretismo hejeno-romano" (p. 6). La clusivo, llega a afirmar el autor que no puede inclugires el pensamiento de Aristóteles al margen de la mencionada sacralidad.

La obra en cuestión —que completa el pensamiento del volumen Tránsito del mythos al lógos, La Plata, 1969destaca que desde Hesíodo hasta Empédecies se aprecia una particular relación entre saga, milo y poesía y es de subrayar que, por medio de la lectura y comentario de esos autores, Disandro buscó lo que él denomina un "convivio con la bentitud del cosmos inamdablo".

Anasigorus, Empédocles y Demócrito —subraya en el I capítulo ("Los caracteres de un cosmos dinántico")—
pertensean todavía a la sacralidad totalizadora. La obra de los mismos se incardina en las más profundas raíces del Frühgrietehemun y está condicionada por la lengua griega, herencia del trasfrondo hiperbóreo.

En Anaxigoras, la razón griega construye un unundo por la abismación del nou; Demócrito lo despliega en una serie conceptual rigurosa y plástica al mismo tiempo, y en cuanto a Empédoces, "returna com turras sistemática a un mito velante-develante",

Todo ello converge luego de la numinosa sacralidad del antiguo pensamiento helénico, sin la cual —paradójicamente en un lenguaje moderno no existiría el racionalismo griego.

Su autor, ve en ellos la fazión de un comos numinoso —palabra que destaca en su trabajo— y nes abstracción totalizadora, donde, con palabras del poeta Hölderlin, Nostur y Kunst representan "el uno y todo primeval, el uno y todo de la verdad convivida" (p. 333).

En la fissmomila doctrinal de Anasi-

convivas (p. 333). En la Basonia de Anaste En la Basonia doctrinal de Anaste goras, Demócrito y Empêdocles, se ven simultaneumente el lengue de la inmediate a numinoperio de que apresente venera el logo de la compania de la venera de la esperiencia religiosa y el leggen de la profesición discriminadora, inclusive en Demócrito, no obstante su impulso demitologizante. A través de esos autores —dice Disandro— es posible acceder a la "harmonía aphanes" que es, en escacia, la raíz misma del pensamiento.

En esta obra, al igual que en la anteriormente citada, su autor señala que no puede inteligirse plenamente qué cosa sea lo helénico, escindiendo el mito del lógos: ambos son complementarios y son dos vertientes de una

misma realidad. Ambos configuran el todo numinoso griego.

Insiste en que la lengua griega es actetheia, en tanto que develadora de una theophania, por eso, siguiendo a Nestle, considera que al quibr el mito, se produce la desacralización de lo helénico y por ende, una quisbra en lo más hondo de dicho pensamiento.

En el capitulo II ("Anaxigones") señala que lo besioc en est fidosolo es "su concepción de una totalidad dinámica, participe no sólo de un movimiento (...) sino también de una vida cuya caracteristica parece ser no tolerar una reducción analítica elemental" (p. 65). Enfrenta tal situación al monismo físico del siglo via C., a la dualbdad lógos-fuego de Herácito y a la physis atomistica de Demócrito.

Se detiene luego en considerar el nóos de Anantgoras que, para Disandro es "existencia irradiante" y con el cual, comienza verdaderamente, una filosofia de totalidades omnipresentes (p. 112).

Postula que Anaxigoras junto con Heráclito se cuentan entre los fundadores de la prosa filosófica, lo que significa, desde luego, un recurso "demitologizador".

Empedocles (que analiza en el capitulo III, hománimo) vuelve al mito
pero de una manera renovada y en
de se postula indisolublemente un
vínculo entre poesía y filosofía, y por
de se recuperaria la articulación viviente del comos. Es bondamente
significativo el comentario que hace
al respecto: En Empédocles "se percibe uma nueva esperiencia de la sacubidad del comos (coronno, recibe um
nueva esperiencia de la sacubidad del comos (coronno, recibe um
nueva vinculo entrafable en el mundo y en el hombre
(coronno, que instatura en la poesía el
absoluto lenguaje que devela los entes, no la doctinas" (p. 1789).

En el capitulo IV ("Demócrito"), entramos en el ámbito de la razón histórica que se presenta en el, mayor que la physis, aun cuando en realidad, —según los puntos más altos del pensamiento griego arcaico— la ratio está insumida en ésta. De ese modo, el hombre se convierte en un potens rerum p. 333).

El lógos de Demócrito implicaría la caducidad de los valores místicos y la obnubilación de la Erscheinung totalizadora.

Se ve así, que "algo muy profundo y sustantivo ha muerto o ha cambiado en el trasfondo belénico (...) la muerte de la herencia hiperbórea", cuya última expresión —aegún el autor— seria el hexametro.

Demócrito anunciaria esa muerte al proclamar la muerte de los numina, a la vez que proclama una interioridad que "inaugura un humanismo del hombre como espacio de convergencia" (p. 316). Su prosa, sería el ejemplo concreto de ese hecho,

Como conclusión señala la necesidad de reconsiderar mito y légor como
das vertientes complementarias del
pensamiento griego y como único medio de poder acceder a lo helénico.
Postula asimismo un re-pensar la semántica griega como medio de esciarecer el acto da pensar, puesto que
a través de ella tenemos acceso a las
totalidades fundantes.

Completan esta prolija edición, una abundante información bibliográfica y dos índices —uno de nombres y otro de términos griegos. — Huco F. Bauza.

## EGGERS LAN, CONRADO, El sol, la línea y la caverna (Buenos Aires, EUDEBA, 1975), 146 pp.

La cultura filosófica general tjene presente que Platón es umo de esos pocos pensadores fundamentales contra los cuales, como ineludible telón de fondo, se desarrolló y se desarrolla la filosofía occidental. Pero si indagáramos cómo lo ha incurporado esa cultura media (y a veces muy más que media), nos encontrariamos con ciertas formulaciones e imágenes que, a lo largo del tiempo, gracias a su aparente claridad o plasticidad, se han ido desprendiendo de su contexto para configurar una suerte de "Platón básico", una esquematización donde el sentido de su pensamiento, obvio es decirlo, aparece gravemente desfigurado. La misma índole de este pensamiento posibilitó, en cierta medida, el fenómeno, en tanto que, movilizado desde su raíz dialógica, tiende a impedirse la exposición sistemática y a traducirse, en cambio, en un lenguaje de deslumbrante efectividad literaria que puede ocultar a un des-prevenido su función indicativa.

El pasaje más frecuentado como exposición del pensar platónico es tin duda, el que, entre los libros VI y VII de República, contiene las tres alegorías que menciona el título de nuestra obra. Consta, en especial, el

recorte escolar que suele hacarse de la alegoría de la caverna. Esta "popularidad" tiene como condictón de posibilidad esa actitud escolar frente a los testos, pues en cuanto nos nafaremos de ella, éstos se revelan, en toda su complejidad, como lo que son: no exposición de las lineas generules de una doctrina, sino indicación —más difícil por ser tan concentrada— de los fundamentos problemáticos y afan de los problemas abiertos y no resueltos de esa doctrina.

Todo esto lo sabe muy bien Conrado Eggera Lan, quiem lleva años
en el estudio de Flatón al más alto
nivel, y que en este libro nitretas un
aparente four de force: presentar estor
testos en toda su dificultad, no oscurecida aún más por falsas claridade,
y a la vez con la verdadera claridad
de lo accestible. Puede logranio por
dos motivos: un accesso a Platón no
exterior, sino enlazado con su problemática personal, y una erudición solidistina, de la que son prueba todos
sus trabajos, y que en este caso sabe
mostrarse con la elegancia nocesaria
como para no abrumar al lector no
especialista.

Se ha atribuido a cada una de las alegorias un contenido distinto o bien se las ha visto como reiteración pedagógica de um fismo penamiento.

Eggera Lan opta por una vía media

-coertada, creenes— y condera que

exponem una unidad problemática temutizada en diferentes planos: el metafístico en la alegoria del sol, el pedagógico-político en la de la licea, el pedagógico-político en la de la licea, el pedagógico-político en la de la caverna,

unique lo complejo del pesamiento hace

que las lineas fundamentales se

ris en otra, y el estudio de se se plà
nas no se superponga con el de cada

una de ellas.

Indicadas la estructura y las inten-ciones del trabajo en la "Advertencia Preliminar, el libro se abre con un capítulo - Mitos y Alegorias"- que no pretende ser una discusión de fondo sino un simple deslinde de ambos conceptos. Sigue, como cuerpo de la obra, la traducción anotada del texto platónico. Dada la categoría del autor. es superfluo indicar la solvencia filolózico-histórica del trabajo, o la utilidad de las notas, que va desde aclarar cuestiones de detalle hasta las insinuaciones en problemas de fondo. Más importante seria advertir que toda traducción de un texto de filosofía, si es a su vez filosófica, es una interpretación, que, como tal, tiene el deber de explicitarse. En este caso, ese deber no podía menos que estar cumplido, pues el trabajo global consiste en esa interpretación. Pero es de notar el rigor con que se lo lleva a cabo: desde la estructura y las di-visiones del tento (que pueden incidir en su interpretación interna; por ejemplo, según dónde se fije el final de la alegoría de la caverna), hasta cada concepto y cada palabra de cierto relieve, Eggers Lan ha pensado su traducción y la discute -consigo misnno y com la crítica—; esta reflexión se vuelca en las notas y hasta en la útil minucia con que se deslinda en al texto lo que la interpretación o el idioma obligan a agregarle. Las pers-pectivas de la traducción están completamente a la vista, como para que el lector pueda captarlas, discutirlas aum disentir; lo cual es, creemos, la maxima garantía de fidelidad que pueda pedirse.

Tres capitules finales se hacen cargo de la problemática metafísica, epistemológica y pedagógico-política detectada en los textos -subrayándose nuevamente que no hay coincidencia estricta entre cada alegoría y cada tema... El VII ... "Platón metafísico"... se abre con una primera sección titu-lada "El problema del dualismo de mundos"; la conclusión es que no hay tal dualismo, sino en todo caso una distinción de "ámbito" metafísicos, oue no son ámbitos ontológicos (si por esta palabra se entiende referencia a objetos, que estarían entonces escindidos en modos de ser tajantemente distintos); esos ámbitos se dan en una misma realidad. Por ello esa distinción no tiene —en estos pasajes al menos— implicancias escatológicas. El apartado "Idea y cosa" intenta aclarar la capital noción platónica de idea distinguiéndola -como "respaldo" metafísico de las cosas, en tanto aquello a que las cosas aspiran, y así tensión intrinseca de lo real— de su comprensión como universal, en términos de forma aristotélica. El autor remite a un tratamiento más detenido de estas cuestiones en obras anteriores, en especial su edición crítica del Fedón. Un último apartado examina la posible presencia, en el paradigma de la línea, de los entes matemáticos intermedios adjudicados por Aristóteles al pensamiento de su maestro, lo cual es rechazado.

El capítulo VIII, "Platón, supervisor de las ciencias", los eficas como epistemologo de las matemáticas. Porque es el más polémico respecto de la critico, es también el más denso en cuanto a erudición menifesta —aunque Eggers protende evitario, y reserva el aparato para la exposición de la investigación de conjunto sobre la matemática adigua que dirigiren en el ámbito de la UBA (los ecos de esta investigación aparecen más de una vezen el labro). La discusión del concepto de inpétesis apoya conclusiones crajitanles: Platón habria sido el pramor un estaj — la Audelmia— una mor un estaj — la Audelmia— una no en el seatido euclidiano (o actual), dorde los actomas son intancias últimas de la demostración, no demotubles ni fundados: sates hien, ellos mismos deben ser fundamentados en la arbhé anypothetos —la Idas del Bien— que, (con toda su carga éticometafísica) rige y determina la unidad del aber. Pura ello, no habria postulado matemática "dialéctica", sino una supervisión—petemológicometafísica, y en el sentido platónico, ada política de la matemática. Este papel de supervisor habría intentado cumplirlo, dentro de la Academia, el mismo Platón; de donde su contribución al desarrollo de la matemática, no como matemático sino, más decksivamente, como fundamentador.

Esto se enlara directamente con la dimensión pedagógico-política, tratada en el tútimo capítulo y deteminante en Platón (quien se hace cargo del modo más profundo de la ralz política del bombre griego; en esa linea que viene desde el lejano Critón, donde la pólis es la apertura del mundo para el hombre a través de la paideía, no es casual que se vea llevado a exponer, o indicar, el fondo de su metafísica como el fundamento, parkamente, de su proyecto político, que por necesidad es paidético). Al hido del comospto de educación se 
manifierta una vez más la implicancia 
mutus de lo ético y metafísico, lo 
paidético y lo político que lleva a 
Platón a portular, como la indole más 
propia del saber, una no neutrulidad—
que se estiende inclusive a las matemáticas—. La unidad del saber, fundada en el Bien, es también unidad 
de saber y acción.

Este indice de las principales cuestiones de la obra no prétende reflejra la injueza de su tratamiento, El libro puede servir excelentemente como propedetica a una dificul filosofía. Pero también es una suma de incitaciones para el especialista. Es de desear que el largo trabajo que está a la base de varios capítulos y que abre perspectivas en la obra del autor, se baga público, en toda su extensión, a la hervedad. — Arranton R. Porantri.

EGGERS LAN, CONRADO Y JULIÁ VICTORIA, E., Los filósofos de Mileto (Buenos Aires, Cathedra, 1975), 184 pp.

El mero hecho de la inexistencia de una calificada versión completa en español de los fragmentos de los presocráticos (la traducción de García Bacca es demasiado personal, la de Llanos es inutilizable) hace que sean bienvenidas las buenas y críticas tra-ducciones parciales de algunos de dichos filósofos. Pero este libro va mucho más allá: presenta una nueva ordenación y selección de los fragmentos y testimonios de Thales, Ananimandro y Anaximenes, distinta de los Fragmente der Vorsokratiker de Diels-Kranz, la que por cierto ya no puede mantenerse hoy debido a los nuevos criterios que emanan de las investigaciones realizadas en las últimas décadas. La obra constituye, además, un tratado crítico sobre los filósofos milesios, sólo que no está desarrollado sistemáticamente sino contenido en notas al pie de los textos, las que superan varias veces el tamaño de éstos.

Una breve introducción es dedicada al problema genérico que debe resolver al helenista frante a los milesios: evaluar hasta qué punto les corresponde a estos autores el titulo de primeros filósofios y científicos, rótulo que se les otorga elásticamente a partir de Aristóteles y Teofrasto. Dicha cuestión sobrelleva otra, a saber, qué criterio, qué definición de filosofia y de ciencia debe tomarse para determinar si la filosofía y la ciencia estisten en tales pensadores o, por lo menos, en lo que conocemos y rescatamos de ellos a través un mínimo de fragmentos y testimonios no siempre confiables.

Los autores tratan de resolver la espinosa cuestión en estos términos: "... tomaremos como punto de reforencia el momento en que la filcosfía, y la ciencia hayan alcanzado en Grecia clásica la condición que las convierta en pilares de la moderna filcosfía y ciencia de Occidente, lo que significa considerar las notas características (o deseadas) de la ciencia y filcosfía en el siglo ra 2.C., te. en Platón y Aristóteles. De acuerdo con ello, hallaremos filcosofía donde detectamos una visión de la totalidad remonândones e aus primeros principios, y ciencia rusando exteta feorfa y pruebo; entruores, el balaces es el si-guiente: (a) de Thales no podemos afirmar integran de las des cosas, dada la escases testimontals (b) Anastimando estas el primer filósofo y científico sólo en parte, pues las pones proposiciones commológicas que habria elevado poudem conformar una teoría, pero no poseem siquient la probablidad de ser probadas, y (c) en Anastimanes encontramos afon menor enlizado, que en el auterior el modelo filosófico y científico.

Por nuestra parte, permitasenos acotar dos cosas, Primero, que si de tal forma entendemos "filosofía" (y no imaginamos otra más adecuada), bien podríamos aceptar la tesis de O. Gion de considerar a Hestodo al primer Hissofo (parece, en cambio, emagerada velada sugerencia de Eggers Lan de hallar "temática filosófica" en Homero). En segundo lugar, las concepciones de teoría y prueba, aún despojándolas de todas las connotaciones que han acumulado en el marco de la ciencia moderna, no nos parecen ser colocadas de modo llano y preciso por Platón y Aristóteles como integrantes esenciales de todo modelo de episteme.

La traducción de testimonios y inguentos es encelente, por lo téculca, y no se aventura una versión discutible de un vocablo griego sin su correspondiente fundamentación en las notas. Outás, en todo caso, hubiánamos preferido menos corchetta y server una literalidad con el tento original, pues ello implica una tarea imposible de autemano.

Tanto el lector profano como el investigador erudito podrán sentirse legitimo destinatarios de la información contenida en las profusas notas: el primero ballará noticias de carácter básico e funtario to como y, quien fue Accio, San Hipólito, etc., explicacionas etimológicos, datos técnicos); el segundo encontrará un pormenorizado actua quaestinos sobre cada una de las temáticas particulares y especializadas, acompañadados de fundamenta-radas, acompañadados de fundamenta-

das tomas de posición de los autores. Anaximandro es, sin duda, el filósofo de Mileto de interpretación más controvertida. A modo ilustrativo, referiremos escuetamente la perspectiva de los autores en un par de cuestiones que pasan por ser las más clásica-mente debatidas. La palabra que, se-gun Simplicio e Hipólito, Anaximandro habría sido el primero en utilizar es arché (y no ápeiron cumo pretendió, innovando, Burnet); pero Anaximandro no pudo haberla inventado, pues aparece en Homero, sino que solamente se dice que la "introdujo" solamente se dice que la (cfr. komiso en DK 12A9) en el con-(cfr. komazo en DK 12AB) en con-texto filosófico, lo cual no indica que le haya dado la palabra el sentido aristotélico que tendría después. Lo depeiron —que Eggers Lan traduce "infinito" y no "ilimitado"— es el todo, que sólo por un anaconismo fue concebido por la tradición peripatético-dozográfica como una mezcla; los contrarios se separan entre si dentro de lo infinito, y no "a partir" de lo infinito.

Los eutores de este valiosárimo libro abondan, sin duda, en la sana dirección inaugurada por Harold Chemias de procurar deteciar los esterectipos entretelleno bajo los cuales Teofrasto y los doságrados basados en su material referera y comentan a los milestos, de modo de purificarlos de amordoiacas interpretaciones que deriviráns el contenido prásino de sus doctrinas. — Exensero La Cacoz.

EGGESS LAN, CONBADO Y JULÍA, VICTORIA E., Los filósofos persocráticos, I (introducciones, traducciones y notas). Madrid, Gredos, 1978, 518 pp.

Este es el primer tomo de una obra constituida por tres, surgida de la ardua y constante tarez de un grupo de investigadores encabezados por el

Doctor Conrado Eggers Lan, que fue titular durante muchos años de la cátedra de Historia de la Filosofia Antigua en la Universidad de Buenos Aires. En este volumen (que va de Tales a Parménides), C. E. L. es responsable de la Introducción y de "todos los capítulos, con la colaboración de Victoria E. Juliá para la traducción de los textos de Tales, Anaximenes y Jenófanes y notas de Tales y Anaximenes". En los próximos volúmenes II y III, de inminente aparición, colaborarán además de C. E. L. los profesores N. Cordero, E. La Croce, F. J. Olivieri, A. Poratti y M. L. Senta Cruz.

En una Introducción General de medio centenar de páginas, C. E. L. nos pone al tanto de las características fundamentales de la edición:

- a) Se tratará sólo de "fillósofos" (comenzando por Tales y no por Anaximandro no por convicción sino para evitar romper con una tradición), de acuerdo con la concepción griega de filosofía : el estudio del universo como unidad y multiplicidad, como totalidad ordenada..., pero se excluirá a personajes de "precaria o nula significación en la historia de la filosofía antigua" como Hipón, Arquelao, etc.
- b) Se considerarán las fuentes testimoniales con suma prudencia, teniendo en cuenta que las abundantes citas de las obras perdidas de los presocráticos, transmitidas en gran parte por Platón v Aristóteles, están hechas de memoria. Respecto de este último. se toman en especial consideración. prolongándolos, los análisis de Harold Cherniss, que en su Aristotle's Criticlam of Presocratic Philosophy fue el primero en insistir sobre la necesidad de advertir y aislar la interferencia interpretativa de Aristóteles y Tenfras-to y su carácter ahistoriográfico. Escribe C. E. L. que, después de Cherniss, "no se puede trabajar sobre los presocráticos de la misma manera: una cosa era antes, otra después"
- c) La obra no sigue la numeración y ordenación clásica de Diels-Kranz, aunque para comodidad del lector se incluye una tabla de correlaciones

que permiten detectar rápidamente los textos a partir del número de DK. Aqui se ordenan juntos fragmentos y testimonios, con número corrido para toda la obra, agrupiadolos bajo escabezamientos temáticos. Las notas, extensas, superan a veces el volumen de los textos, que están vertidos en cutidados — y critica— traducción. Por último, al final del capítulo correspondiente a cada filósofo, se presentan aparte los fragmentos auténticos, lo cual determina que muchos aparexon dos veces repetidos: una aquí y la primera en el ordenamiento temático. Esto quizá parezes superfluo, pero resulta cómodo.

Debemos ahora pasar una breve revista a los rasgos más destacables de la interpretación de cada filósofo.

Mússios: Anaximandro posee una neta superioridad entre los milesios pues, además del afán por medir el universo cosa ya atribuida a Tales por testimonilos indirectos), ve en el muado un proceso con sentido significativo. Paradójicamente Aristóteles no lo ubica a Anaximandro en la lista de filósofos del libro I de la Metaf, pero ello no significa que no haya pensado en al arché.

Pitágoras y primeros pitagóricos: En este caso no contamos con doxografías sino más biem con biografías de Pitágoras (Diógenes Laercio, Porfirio y Jámblico). Además poseemos lo que habitualmente se denomina "fuentes intermedias", varios siglos posteriores a Pitágoras. C. E. L. alude al enorme riesgo que ofrece usar estas fuentes intermedias, dado que no poseemos las citas sobre los pitagóricos de sus propias obras conservadas sino a través de autores aún posteriores. Se suma a ello el inconvaniente de que, a partir de la era cristiana. los escritos pitagóricos se tornan apologéticos. Frente a todo esto, el autor desarrolla sus esfuerzos en distinguir la leyenda de la historia de Pitágoras.

Alcmeón: No es considerado aquí como un pitagórico. El hecho de haber sido incluido en la obra de Teofrasto se debe a que fue el primer pensador griego que vio con clarided la diferencia entre el hambre y el animal.

Jendjunas: La presentación de Jenófanas (de quien se dice que nada tima que ver con los eleatas) es m su mayor parte negativa, muestra "lo que no es 0, mejor, cuán errados estaban y están quienes le adjudican muchas cosas", por ejemplo cómo se la formado el cosmos, cuál es su principio, etc.

Herácliro: Según C. E. L. no se puedo hallar en las sentencias de Heráclito nada que revele que expuso un pensamiento comológico. Su interés, por el contrario, estaba dirigido a cuestiones ético-metafísicas o éticocomológica. Cuando utiliza o eticocomológica. Cuando utiliza o vecablos de uso comológico (por ejemplo, fusmiticos, lo hace solamente en forma miticos, lo hace solamente en forma simbólica, esperimentando el mismo rechasto por los sabios milesios como por los tradicionales poeta-ambios como Homero y Hesicolo y por las formas de supersición y masí; formas de supersición y masí; for-

Parménides: C. E. L. da a enten-

(Caracas, Tiempo Nuevo, 1975), 96 pp.

der que debe evitarse la identificación entre los dos "émoco camines dei nevetigación que se puede enser" del fragmento 2 (el "que so", el "que no es" de los vo. 3 y es on interpretados como essenciais modales, sin sujeto) con los dos discursos que anuacia la diose me el proemio del poema. Contra las posiciones "lo-gicinas" de Kahn, Heisch, etc., el discurso de la verdad es visto fundamentalmente como una polémica cosmológico-metafísica frente a la filonfia júnica. Digamos finalmente que C. E. L. no acepta la existencia de un tercer "camino de la opinión" (Raven, Stokes, etc.) además de los del fragmento 2 y, por otro lado, recbaza la perimida interpretación que opone a Hersidotto y Parmigudes.

La obra que acabamos de reseñar carece de precedentes en la lengua española, porque es la primera tracocción intergral (fragmentor y dorografía) de los presocráticos y, además, tiene en cuesta el estado sectual de los estudios sobre el tema. En otras lenguas esisten excelentes traducciones de los fragmentos de todos los presocráticos, pero no hay, que sepamos, una traducción integral de la dosografía. — CAUSTUM MARTA SIMEONE.

Cappelletti, Ancel J., Lios fragmentos de Diógenes de Apolonía

El autor presenta su libro con una introducción lo suficientemente extense como para poner al tanto al lector acerca del estado de la cuestión del tama sobre el cual se ocupa, es decir, la filesofía de Diógense de Apolonia. Su propósito se ve ampliamente cumpilido puesto que considera no sólo los aspectos más importantes del filisofía de simo también los más discutidos.

Señalaremos brevemente los principeles puntos que trats de esclarecer. En primer lugar, destaca el autor que Diógenes es un pensador injustamento menospreciado puesto que constituye un defensor tardio del primitivo monismo jónico en un momento en

que la filosofía natural se orientaba hacia el pluralismo.

En segundo lugar, y en franca oposición cen la mayoria de los estudiosos de la filosofía griega que tildan simplemente de anacrónica la figura de Diógenes. Capepletti señala, justamente, que éste es uno de sus aspectos más interesantes. No es tampoco un mero ecléctico, carente de todo valor personal. Por lo general se afirma su eclecticismo sin más, es decir, mediante un juicio rápido y simple.

En tercer lugar, el autor hace referencia concreta a la filosofía de Diógenes como un intento de refutar tanto al pluralismo como al dualismo. Se trata de un montemo dinámico (en oposicián al monismo eleático) que se presenta, a su vez, como un panteismo: "Y me parece que lo que tene inteligencia es lo que se denomina aire entre los hombres. Y por él todas las cosas son regidas y a todas él las gobierna. Por lo coal, esto mismo me parece a mí que es Díos..." (B5).

Luego de este planteo general, pasa a la traducción de testimonios, fragmentos e imitaciones acompañada con detalladas notas al pie. En este sentido, es decir, con referencia a la traducción, el mismo Cappelletti nos aclara que sigue el texto de Diels e incluso en lo que respecta a la ordenación de los fragmentos pero con una salvedad: la suposición de que el fragmento θ (citado por Aristóteles en su Historia de los animales) estaría, probablemente, incluido en el tratado Sobre la naturaleza del hombre. Esto merece una aclaración. La obra principal de Diógenes se titula Sobre la naturaleza, lo que se cuestiona es si ésta fue la única. Así, según Simplicio, habría un tratado Contra los filósofos naturales, una Meteorología y un libro Sobre la naturaleza del hombre, también partenecientes a Diógenes.

Diels, por el contrario, considera que Diógenes escribió sólo Sobre la naturaleza y que, aquellos mencionados como obras serían, simplemente, partes de aquélla.

Cappelletti comparte la sugrencia de Simplicio argumentando el hecho de que no existen verdaderas razones para negar la existencia de las otras obras mencionadas y que, en realidad se trataría de escritos independientes del Sobre la naturalax.

En sintesis, el libro ofrece al lector, tanto al erudito como al lego,
una muy buena fuente de información
con referencia al penasmiento de Diógenes de Apolonia. Además, señalamor de paso, la importancia de las
tareas de investigación que, como la
presente, contribuyen no sólo a enriquecer los conocimientos de los filósolos antiguos más ignorados sino,
sobre todo, que contribuyen al desarrollo de una imagen seria de la
labor filosófica que se cumple en el
ámbito de Latinoamérica. — CRUSTINA
MARTA SINEROME.

CAPPELLETTI, ÁNGEL J., La teoría aristotélica de la visión (Caracas, Sociedad venezolana de Ciencias humanas, 1977), 100 pp.

Después de analizar las nociones sobre la luz, el color, el ojo y la visión que tiene Aristóteles, el profesor Cappelletti arriba, en el último capítulo, a conclusiones que muestran las tesis más impartonte desde el punto de vista filosófico: la idea de que el verdadero sujeto de la visión es el alma (o, más precisamente, el alma junto con el cuerpo) y la teoría realista de la senasción visual, según la cual el sujeto capta cualidades que se hallan verdadera y realimente en el objeto, "aunque, en cuanto visibles, estén alli sólo en potrameia".

Examina después la teoría de Aristóteles en relación con sus antecedentes y sucesoras en forma ágil y clara. La vista se presenta para Aristóteles como el sentido intelectual por excelencia, cosa que, por otra parte, lo impone la lengua griega ya que etimológicamente "idea" tiene la misma raiz que "ver". Además, señala Cappelletti que la escultura, dotada de color, es el arte helénico por excelencia, tanto como en los poemas huméricos predominan las inágemes visuales. Aunque de catensión breve, este libro no pierele interés, y la feliz disposición de sus partes lo mismo que el apoyo de excelentes comentaristas y con citas testuales, lo recomienda para lectores que septren a familiarizarse con la teoría de Arietóteles sobre la visión. - Russus Correl.

GUARRILIA, OSVALDO NORBERTO, Quellenkritische und logische Untersuchungen zur Gegensatzlehre des Aristoteles (Hildesheim, New York, Georg Olms Verlag, 1978), 131 pp.

Exts trabajo de Guardilla consiste como lo indica el título— como los indica el título— em dos investigaciones acerca de la teoría de los contrarios de Aristóteles. La primera intenta caracterizar primero, y finalmente diferenciar dos escritos perididos de Aristóteles sobre los contrarios: los conocidos como "élidireias tidon searations" y "peri artiteriminon. La segunda representa una exposición estemática del aspecto lógico de los contrarios, que busca desarrollar a partir de los pares en-no ser, unidad-multiplicidad.

Apoyandose en Patzig, Wedberg y Oehler entre otros afirma que la "sklogés" consistia en una colección de pares de contrarios, organizados en dos columnas. Entre los términos de cada columna se dan diferencias de extensión que se dejan expresar como relaciones continuas de inclusión (de clases). Tal relación de inclusión no era empero estricta. Importante es también la caracterización de los extremos superiores e inferiores de las columnas de contrarios: son jerarquias verticales desde el punto de vista gnoseológico: los contrarios superiores son conocidos por la razón, y cuanto más se desciende tanto más se toman los correspondientes contrarios cognoscibles sensiblemente. Finalmente se resalta la relación de analogía que permanece constante para todos los pares de contrarios. La discusión de estos temas motiva el tratamiento de importantes ternas de la enégesis aristotélica, como lo son el del movimiento, de la unidad y de la negación entre etros.

La consideración del segundo escrito perdido de Aristóteles, el "peri antibenimicon", parte de la doble hipótesis de que la obra ciada por 
Simplicio con este nombre es idéntico 
con el que en los antiguos catálogos 
se denomina "peri enanticon" y que 
dicho trabajo proviene de Aristóteles. 
La reconstrucción del contenido que 
nos ófrece Carajida nos díce que se 
consideran en él tres tipos de oposiclones: (1) opuestos, (2) hibito y

privación, (3) elimación y negación. El modo de contenido saria próximo al de los Tópicos, al punto que nuestro autor considera probable que se tratara de una obra temprana de Artátótice que airvió para la preparación de los Tópicos, Canriglia estala tumbién que no contime ninguna elastificación de pares de contratos, se diferencia de lo que cocuria en la "elogión". Su tesis, muy blen fundamentada por otro parte y enfrentada a la tradición en la materia, es que se trata de dos trabajos diferencias el primero es una colección de contrarios, y el segundo consiste en cuestiones lógico-dialécticas sobre la doctrina de los contrarios y el segundo consiste en cuestiones lógico-dialécticas sobre la doctrina de los contrarios que están emparentadas con los Tópicos y los Postoredicamentos.

La segunda parte del libro se dedica a la concepción aristotélica de los contrarios en su aspecto lógico. Su primer capítulo analiza la oposición de ser y no ser, y de uno y multipli-cidad como fundamento de la doctrina aristotélica de la contrariedad. El propósito aristotélico de reducción de todos los contrarios a la oposición originaria aludida es tratado con detenimiento. Nuestro autor conduce para ello un detenido examen de los sentidos que adquieren los contrarios considerados en la obra platónica y aristotélica. El ser lógico es distingui-do en (1) existencial o completo ("x es") y (2) copulatico o predicatico o incompleto ("x es..."). El resultado del análitis permite a Guariglia afirmar que "Cuando Aristótales expresa que todos los contrarios han sido reducidos a la oposición de ser y no-ser, ello significa que "ser" y euo agamna que ser y no-ser suponen por las relaciones de identi-dad y diversidad ...entre clases, a la que se puede reducir formalmente al fin cada oposición de conceptos". El carácter de relación entre clases es afirmado por Guariglia, quien sostiene la tesis de que el estadio de desarrollo lógico del Aristóteles de los Tópicos conduce a una lógica de clases más que a la posteriormente aparecida silogística: las distinciones categoriales de los Tópicos se limitarían a clases y a nombres de clases.

Muy interesante es el análisis de los dominios de objetos categoriales en Aristóteles. Sus conceptos se ordenan en cadenas cerradas en si mismas: dicho esquema es válido para todas las categorías. La diferencia entre predicación esencial y no-esencial se ac ra de la siguiente manera: la predicación kath'autá tiene lugar sólo en expresiones que pertenecen a la misma categoría; la predicación accidental en cambio tiene lugar en expresiones que pertenecen a categorías diferentes. A ello sigue la distinción entre dos funciones de la cópula, que nos propone Guariglia: la función lógico-sinteletica, que dice relación entre clases y se remonta a la identidad y su negación, y la función lógico-semántica, que sólo vale dentro de cada catego-ría: En este caso "no-hombra" es la clase de todas las otras substancias que difieren de "hambre".

A continuación considera el autor los contrarios uno-pluralidad y la scuación "ser = uno", donde insiste en que aquí se trata del semido existencial del ser. Otros temas finalmente tratados por el autor son los contrarios derivados, la privación y la negación y la contrariedad. Cada uno de los capítulos dedicados a estos temas son ricos en hallazgos y en ponderada discusión con los principles especialis-

tas clásicos y contemporáneos en la exágusia de la obra artistofálen. La susencia de espacio nos impide der un resumen adecuado del denas contenido de este libro. Hemos querido señalar sólo aquellos temas que a nuestro juicio son los más importantes y que constituyen un aporte más importante de Guariglia a la historia de la filosofía y de la lógica. Para terminar envismos al lector a la excelente exposición que nos da Guariglia de la forma en que todo el edificio de los contrarios descansa en el principio de no-contradicción, y cómo una vez aclarado el carácter lógico de esta teoría se manifiesta, ya en Aristóteles, en lo fisico por excelencia, el cambio.

Caben umas palabras sobre la bibliografía usada par el autor y por su manejo: la cuantiosa y trabada documentación que nos da Guariglia de cada una de sus aserciones es ya un testimonio del excelente nivel cientifico de la obra. Prácticamente toda la bibliografía relevante ha sido cuidadosamente utilizada y el libro revela un unanejo prácticamente completo de todo el Organom aristotélico. En razón de estar escrito en una lengua científica internacionalmente reconocida tiene esta obra buenas perspectivas de ser conocida por los especialistas. Cumplirá entonces otro cometido: el de ser un nuevo e importante representante de la ciencia argentina. Este no será el menor de sus méritos. — Jonez Alexpuso Roettri.

ARITÓRELES, Metafísica, Traducción directa del griego, Introducción, Exposiciones Sistemáticas e Indice por Hernán Zucchi - (Ed. Sudamericana, Bs. As., 1978), 630 págs.

La traducción de la Metafísica de Aristóteles llevada a cabo por Hernán Zucchi, profesor de Filosofía en la Universidad Nacional de Jucumán, constituye un acontecimfento editorial y filosófico de importancia en nuestro medio. Es la primera vez que esta obra se traduce en la Argentina.

Una traducción de la Metafísica representa hoy un desafío no meramente técnico-filológico, sino sobre todo filosófico porque enige del traductor una interpretación. En este sentido, podemos sefialar dos obstáculos que se presentan en la traducción de esta obra: uno se el problema de la "unidad" de la Metafísica, y el otro el de su "historia".

Es indavía una cuestión debatida la de cómo comprender a la Metafísica. Tres posibilidades se dan: 1) o constituye un Tratado y, en este caso, se

habla de una "unidad sistemática" de la Metaffsica ó 2) sólo representa un contunto arbitrario de textos cuyos contenidos tienen intenciones diversas negandose toda pretendida "unidad" o, como última alternativa, 3) concebir que, por debujo de la aparente discontinuided de temas y libros, hay un proyecto que garantiza una de sentido pero no sistemátic de sentido pero no sistemática. Zuc-chi se inclina pur esta última posibi-lidad. En la Introducción, cuya lectura recomendamos, reconoce que la Metafísica ya no puede ser comprendida como un Tratado, sino que es un coniunto de libros escritos en distintas épocas y circunstancias. El carácter "evolutivo" de la Metafísica es innegable, pero su comprobación no niega una "unidad de sentido" o "proyecto de metafísica" existente en la mente de Aristóteles, a pesar de que este proyecto fue interrumpido bruscamente y dejado inconcluso por circunstancias estrictamente históricas y no filosóficas, como lo sugiere Zucchi.

Al problema de la "unidad" se añade otro, que más arriba fue mencio-nado, el de la "historia" de la Metafísica en más de veinte siglos. Si bien es el texto griego lo que se traduce, el traductor tiene entre el original griego y su presente toda una historia de interpretaciones, todo un arsenal de conceptos, especialmente latinos, que han sido impuestos como "aristotelicos". Pero, clo son realmente? Frente al peligro de leer a Aristóteles como un filósofo medieval que no lo fue, Zucchi intenta, el tiempo dirá si con énito, remover y evitar el aire escolástico con que siempre se ha rodeado la figura del Estagirita, pero no por un prejuicio modernista, sino por la necesidad de abrir una nueva senda en los estudios aristotélicos.

Para lograr este propósito, el primer paso consiste en la retraducción de términos griegos por palabras españolas de uso corriente en la actualidad, como por ejemplo "técnica" por 121/11 tradicionalmente braducida por "arte". Se quiere utilizar un lenguidad montemportanas. Con este fin, se traducen términos como évegyeta por "actividad" en lugar de "act" o 70 è yo or "acte"; el

róße r. por "esto". Sobre la expresión to fl. pic sivu, que aparece en todas las traduccionas como "esencia" o "qui-did", qui es vertida al castellano librarlamente por "lo que es ser esto". Esta traducción puede librarlamente por "lo que es ser esto". Considera el imperfecto que presente en la expresión griega y, segundo, porque se afade la palabra "esto". Posiblemente, la razón de esta traducción es por el hecho de gue Artistédeis usa la forma del imperfecto, cuando muy bien podría haber usado el presente, para der la idea de dunación del "que" sobre la compreseño o el esto: La sistempe se referier a un "esto" o cuande terminada y, además, por razones informás por la compresa de referer a un "esto" o cuande el compresa de referer a un "esto" o cuande el consistence que referer a un "esto" o cuande el compresa en el consistence que tendría la expresión abstracto que tendría la expresión griega traisladad al castellano.

Oùgia es el concepto capital de esta obra. Su comprensión determina la comprensión del conjunto de la Metafísica. Ante el carácter casi enigmatico de esta palabra, da Zucchi en la In-troducción una breve historia de las traducciones que recibió este término, siendo las primeras las traducciones latinas de "esencia" y "substancia". La traducción que se impuso por la tradición fue la de "substancia". Pero, este concepto es insuficiente para traducir a Ousía ya que sólo designa uno de los varios sentidos que ella tiene: el de ser sujeto de la atribución en el plano lógico y el de ser substrato del cambio en el plano físico. Pero Ousía no se agota en esto, es, además, la "forma" o la causa formal inmanente de todo ente. Zucchi valora la sugestión de Owens al tra-ducir Ousía por "entitas" (entidad), pero "entidad" presenta el inconveniente de ser una palabra desusada en castellano y, sobre todo, tener connotaciones escolásticas. Por todo esto, Zucchi opta por no traducir Ousia. Deja abierta la cuestión de su traducción. Podemos no estar de acuerdo con este proceder pero debemos conceder que Ousia es uno de esos términos que se resisten a ser traducidos.

El texto base de esta traducción es la edición de la Metafísica establecida por Werner Jaeger en el año 1857. El traductor ha recurrido a los comentarios griegos, a las traducciones latinas del siglo xur y ha consultado los trabajos de filólogos e historiadores de la filosofía como Bonitz, Christ, Robin, Ross y Tricot.

La traducción, como toda la obra de nivel científico sobre Aristívelas, trae la referencia de la paginación y las notaciones de columnas y de rengiones según fueron establecidas por la edición clásica de Bekker en 1831. Los catores libros que componen la obra, están precedidos por una sinopsis o exposición sistemática en donde el lector puede hallar una visión de conjunto de cada libro y una mayor claridad en pasajes de oscura compressión.

Al final del libro, como instrumento de consulta, se insertan un Indice de palabras en castellano con sus correspondientes referencias de paginación y, también, un Indice de equivalencias eutre términos cartellanos y griegos. Este último Indice familiariza al lector con los términos técnicos de Aristóteles. Por último, una bibliografia general sobre la obra de Aristóteles remata el libro.

Para terminar, podemos hacerlo con palabras del mismo Zucchi, en las que expresa la actitud y la intención que ha domiando la realización de la traducción: "En todo lo que hemos realizado no hemos aspirado a ningún tipo de originalidad. Cansideramos que un trabajo de esta indole es más bien un servicio al lector. Esta actitud nos ha liberado de ciertas trabas que a veces impiden la labor del investigador y nos ha permitido recurrir con entera libertad a aquellas obras de que podríamos obtener beneficios para el lector" (ver pág. 8, Prólogo). — Luss Enroque VARELA.

## II. FILOSOFIA DE AMERICA LATINA

## TESIS ESTADOUNIDENSES SOBRE PENSAMIENTO ARGENTINO

POR Hugo E. Blagini

La figuración de unestro país en otros medios académicos es perfila sugestivamente a través de los contenares de trabajos de grade esquestos en los claustros contenamentomos, con típicos que a veces si se han yonado apenas cutro necesor unissono. Trabajos donde se ha llegado a explorar minociosamente un amplio espectro fáctico y cultural de la Argenina: desde us política estrairo, en particular hacia los Estados Unidos, hasta su política nacional o provincio « portugio partidos, revoluciones, militarismo, actitudes eclesistica»—; sin dejar de analizare diversos aspectos de nuestra realidad natural, jardica, religiosa, socio-eccomínica, demográfica, émica, sindical, educativa, así como una estenas némina de cresdores artisticos.

serious de comittéria runchos de esce aspectos para seleccionar con preferencia las indiagaciones que abarcan asuntos o Biguasi socales más afines e la problemática Riosófica y reflexiva. Entre los catechéticos que han contribuido al traimiento y a la supervisión de las testes citadas se destacan, p. el, William S. Roberton, Sturgis Lewit y Arthur Whitaker, sin olvidar la labor anloga de compariotas muestros tales como Anlbal Sáncher Reulet, Eurique Anderson Imbert o

Juan A. Vázquez.

Sin desconcor la existencia de pertinentes tests apteriores, se ha partido de las postrimentas de los años 20, época en la cual, por may diferentes motivos, comienzan a expandirse en E.U.A. los estudios latinoamericanos, que se habían incluido para see entonces como cursos especiales en las más importantes universidades estadounidenses —dende ya circulaba la Hispanic Americas Historical Review y donde prouto se editarin ortes publicaciones significantes de distribuira orientaciones disciplinarias. Durante la Seguada Cuerra Mundial se crean los primeros institutos ad Ano período en el que se verifica el altujo inicial de profesores reimatos de Beroamérica, entre ellos, el maestro Pedro Heuriquez Ureña, proveniente de nuestro territorio.

memto de intestro tarriccio.

Si bien se ha procurado exhibir un panorama representativo, el mismo dista de permanecer agottado por entero. Además, el espacio disponible sólo permito amministras referencias sessentiales sobre el contenido de algunos trabajos. Se estaministras referencias sessentiales sobre el contenido de algunos trabajos. Se estaministra referencias sentidas entre de algunos trabajos. Se estaministra de la contenido de algunos trabajos, es estaministra de la contenida de algunos trabajos. Se estaministra de la contenida de mediante de la contenida del la contenida de la contenida d

## 1929

- Battensch, F. J. The educational ideals of D. F. Sarmiento. Obio State U.
   Genera, M. E. Sarmiento; a study of his citef literary productions to determine his political ideas. U. Illinois, 70 pp.
   THOMAN, E. J. The political ideals of Manuel Ugarte, U. Illinois, 77 pp.

#### 1930

- CAVNESS, R. M. The social principles of Hugo Wast. Terms U., Austin, 97 pp. \* ELDRIDGE, E. M. M. Ugarte, interpreter of Spanish American problems. Colum-
- bia U. \* HERSHEY, P. R. D. F. Sarmiento, apostle of civilization. Northwestern U.

#### 1931

- \* BAKLEY, I. G. J. B. Alberdi: his political philosophy to 1853. U. Illinois, 88 pp. (Un cap. comparativo con Alexander Hamilton).
- \* LABARTER, P. J. Filosofia del gaucho 'Mortin Fierro'. Columbia U.

## 1932

\* MAYES, D. C. Contributions of the Argentina to international law. U. California. NEASSAM, V. A. J. B. Alberdi: Argentine thinker of the nineteenth century. U. Calif., Berkeley, 105 pp.

#### 1932

 COPLEN. C. E. R. Manuel Galoez, the poice from the Argentine, Texas U., Austin. 60 pp.

### 1934

- EAFINOZA, J. E. Americanism in Argentine Literature. Cornell U., 190 pp. (Periodos colonial, revolucionario y romántico, Echeverria, J. M. Gutiérrez. La gaucheeca. El modernimo. Opinimes contemporaness: R. Rojas, E. Frugoni, F. Groet, L. Pranco, C. A. Erro, A. Alis, J. Torrendell...).

  \*Hanty, B. R. A study of the corried talent of L. Lugones. U. Kansas.
- \* KINNARD, V. The life, works, and significance of L. Lugones. U. Washington. Mc KENZIE, M. M. Ingeniero's /slc/ interpretation of the Argentine, Columbia U., 100 pp.

## 1936

KRUNTURE, J. C. M. D. F. Sarmiento, the Horace Mann of Argentina. U. Oklahoma.

\*Turnur, C. L. J. L. Lugones: his interpretation of the Arg. Republic. Columbia U.

#### 1937

MOORE, W. E. Current sociological theories in Arg. U. Oregon.

## 1938

NICHOLS, M. W. The Gauche, U. California.

#### 1939

MEDILEY, G. A study of the historical novel in Arg. Tems U., Austin, 100 pp.

## FILOSOFÍA DE AMÉRICA LATINA

#### 1940

\* PEREZ MARCHAND, M. A critical study of some currents of contemporary philosophical thought in Latin America. Johns Hopkins U., 216 pp. (Reforma universitaria. Korn).

#### 1941

CAMPBELL, M. V. Juan Maria Gutiérrez en Chile. U. North Carolina.

#### 1942

- Hewatt, V. E., History of education in Arg. through Sarmiento's administration.
   Colorado U., 119 pp.
   NAVASSO, J. D. F. Sermiento. Estudio de su otoje a España. Columbia U.
   SMATS, O. L. The influence of Missiones in the life and works of Horacio Quiroga,
- Tems U., 119 pp.

## 1944

NEPPER, D. N. Sarmiento in the United States. Bryn Mawr Coll., 355 pp.

#### 1946

Ancies, W. M. Works of Roberto Payro that deal with his own time. Texas U., Austin, 111 pp.

Red, J. Naturalistic influences in the Argentine novel. Michigan.

#### 1947

- BRUSTOL, W. B. Hispanidad in South America, 1938-1945. U. Pennsylvania, 641 pp. (R. Rojas, J. M. de Estrada, J. C. Goyeneche, G. Franceschi, J. Meinrivielle, C. Riesco, Mons. Tavella, R. Levene, R. Levillier, E. Ravignani, E. de Candia).
- HOLE, M. C. Bartolomé Mitre: a poet in action. Columbia U.

  \* MULLINS, W. G. Sarmiento in the periodical press of the U.S.A., 1866-1944. N.
- York Ú. Peterson, J. James Fenimore Cooper and D. F. Sarmiento. U. Georgia.

#### 1949

- HUNGELEY, A. W. Titan of the Andes: the life of D. F. Sarmiento. Princeton U.,
- 891 pp.

  DALY, R. W. An examination of M. Ugarte's contribution to 'Hispanoamericanismo'. Loyola U., Chicago.
- Lipp, S. The university reform in Hispanic America. Harvard U., 388 pp. (Desde universidad española medieval, independencia hispanoamericana y precursores como Echeverría, Sarmiento, Alberdi, hasta movimiento de Córdoba, Evaluación crítica).
- Ponges, J. M. The political content in the works of Sarmiento compared with the political writings of Alberdi. U. Florida, Gainesville.

### 1950

Messmanne, H. M. Manuel Galloez. U. Colorado, 199 pp.

\* RODRÍSUEZ ALCALÁ, H. F. Romero and 19th century positivism. State Coll. of Washington.

## HUGO E. BIAGINI

## 1951

BARAGER, J. R. Sarmiento and the United States. U. Pennsylvania, 423 pp. GLAGER, E. Los argentinos vistos por el mismos. Harvard U., 215 pp. persus, W. H. Argentine soldier—stateman—scholer. The life of B. Mitre. U. Colorado.

Onis, J. M. de The United States as seen by Spanish American writers (1776-1890). Columbia U. (Sarmiento),

## 1952

Mc Gann, T. F. Argentina and the United States, 1880-1890: the origins of a hemispheric ripalry. Harvard U. (Alberdi, E. Quesada, Zeballos).

#### 1958

RODRÍGUEZ ALCALÁ, H. F. Rometo, el pensador de la Argentina moderna. U. Wisconsin, 185 pp.

## 1954

HULET, C. L. C. Guido Spano y su tiempo. U. Michigan, 750 pp.

#### 1955

VALENZUELA, R. A. The emerging concern for transcendent values in Spanish American philosophy. Drew U., 478 pp. (Escolástica hasta post-positivismo. Korn, F. Romero).

#### 1956

\*\* BARRENECHEA, A. M. V. The expression of unreality in the work of Borges. Bryn Mawr Coll.

STAEB, M. S. Racial theories and attitudes in the works of representative contemporary essayists of Spanish South America. U. California, Los Angeles. 128 pp. (C. O. Bunge, R. Rojas...?).

TAYLOR, H. D. Joaquin V. González and Justo Sierra, 'Maestros de América'. U.

Illinois, Urbana, 349 pp.

#### 1957

MOORE, D. D. The educational philosophy of Juan Mantovani. U. California, Los Angeles, 256 pp.

PATTON, C. The state and the person in the thought of Alberdi and Caso. Boston U.,

258 pp. (Con trasfondo filosófico y político latinoamericano).

Tarrao, S. S. A'gentina as seen by British travelers: 1810-1860. U. Michigan, 395 pp.

#### 1958

KILGORE, W. J. A. Korn's interpretation of creative freedom. U. Texas, Austin, 242 pp.
TURNER, E. H. S. Mispanism in the life and works of M. Gálosz. U. Washington,

Seatle, 271 pp. (J. Ingenieros).

## 1959

DANIEL, E. R. Spanish American tracelers in the USA before 1900. A study in Inter-American literary relations. U. North Carolina, Chapel Hill, 402 pp. (Sar-

#### FILOSOFÍA DE AMÉRICA LATINA

niento, E. Manxilla, J. M. Gutiérrez, P. S. Obligado, Groussac, C. Aldao, G. Merou. G. Rawson, M. Cané, V. C. Quesada...),

#### 1960

GROVES, J. L. The influence of Heidegger in Latin American philosophy. Boston U., 537 pp. (A. Korn, F. Romero, I. Quiles, C. Astrada, C. A. Erro, L. Carnelli).

#### 1962

GLAUERT, E. T. R. Rojas and the emergence of Argentine nationalism. 1903-1933. U. Pennsylvania, 273 pp. (Groussac, Korn, Ingenieros, J. V. González, Lugones, R. Obligado, M. Leguizamón, J. Hernández, C. O. Bunge, Echeverria,

## 1963

Honce, J. E. Carlos Pellegrini, Argentine statesman. U. Illingis, Urbana, 432 pp. Peterson, J. F. Erneto Sábeto, essayist and novelist. U. Washington, 247 pp. Ruczo, G. J. Hispanidad and the grouth of national identity in contemporary Sporath-American thought. U. Maryland, 319 pp. (Rojas, Martinez Estrada, Mallea, Erro).

## 1964

- GERASSI, M. Argentine nationalism of the right: the history of an ideological deostomers, im. regenter nationaum by the right: the American of an underlogical acceptance, [1830-1893]: a study of conflict. U. Fennsylvania, 432 pp. (G. Franceschi, Lugomes, Falscios, Puiggrés, R. Rojss, Ugarte, De la Torre...).

  LEVY, J. R. The development and use of the heroic image of J. de Som Martin.
- 1840-1900. U. Pennsylvania, 320 pp. (Alberdi, J. Manuel Estrada, J. M. Gu-
- tiérrez, Mitre, Sarmiento...).
  PERRONN, V. An image of America / USA/ conceived in Mexican and Argentine social studies textbooks, Michigan State U., 238 pp.
- STRUMBET, S. B. Proceso y determinación de la cultura y las letras hispanoameri-canas durante los siglos de la dominación española. U. Pittsburgh, 656 pp.
- STEVENS, L. Feminine protagonists in M. Galoez' nocels. Indiana U., 420 pp.

- ARASTRONC, A. Q. E. Mallea y la biasqueda de la orgentinidad. U. Missouri, 308 pp. (Sarmiento, Rojas, Erro, Gálvez, Martinez Estrada...).
  Bonown, P. E. dieological origine of modern Argentine nationalism. Claremont Cramans School, 425 pp. (J. Maria de Estrada, Ugante, Rojas, Gálvez, Sarmiento, Echeverria, Meinvielle ...).
- JAEN, D. T. Hispanoamérica como problema a través de la generación romántica on Arg. y Chile U. Texas, Austin, 237 pp. (Echeverria, Alberdi, Sarmiento).

#### 1966

- \*\* MARSAL, J. F. The image of a changing Latin America. A sociological criticism of some current American & Latin Am. models. Princeton U., 354 pp. (Mar-
- or some current American & Leina Am. modes: runceton U., 354 pp. (Martinez Estrada, Murens, Germani, T. di Tella ...).
  RUSELIS, C. E. Malles: la continuidad de su obra. N. York U., 202 pp.
  WALTER, R. J. Uniceratis; reform and student politico in Argentina, 1918-1960.
  Stanford U., 354 pp. (Julio V. Gozzález, Ingenieros, D. Roca, C. Sánchez Viamonte, A. Palacios, G. del Mazo...).
  WESSLOCK, E. C. The Mightmaker. A study of motio & symbol in the short stories of I. I. Rocase II. Terma America 200 pr
  - of J. L. Borges. U. Texas, Austin, 399 pp.

## 1967

\*\* Alazraki, J. La prose narration de J. L. Borges. Columbia U., 261 pp. Collins, A. K. El estemciolismo de E. Malles. U. Oklahoma, 265 pp. Consexo-Evreso, L. Larre y Sarmiento: Faralisimos históricos y literarios. Indiana U., 352 pp.

#### 1968

ALLEN, D. H. Ariel and Caliban: the turning point (1870-1900). U. California, Los Angeles, 272 pp. (Groussec).
BLUMENFELD, A. M. Sarmiento: pioneer in Latin American education. U. Pitts-

burgh, 199 pp.

EDWARDS, A. B. Positive values in the works of E. Mallea: the glory & the dream. American U., 56 pp.

KATZ, B. Argentine sociology: the social ideas of D. F. Sarmiento. N. York U., 473 pp.

ROCKLAND, M. A. D. F. Sarmiento and the United States, U. Minesotta, 463 pp.

\* SCHMIDT, W. E. The United States, Argenting & the Drago doctrine. American U., 147 pp.

### 1969

AYORA, J. R. A study of time in the essays & short stories of J. L. Borges. Vander-

bilt U., 230 pp.

Dawson, A. C. E. Mallea. Literary theory & novelistic creation. Wisconsin U., 245 pp.

GUTWEILLER, O. B. A study of the Samulento-Mary Mann letters (1865-1884). Some educational implications. St. Louis U., 241 pp.
MACADAM, A. J. The individual & the other: a study of the prose works of J. Cor-

tazar. Princeton U., 352 pp.
Shextron, I., R. The gaucho in the works of Sarmiento. U. Colorado, Boulder,

205 рр. \*\* ZALAZAR, D. E. Freedom and creation in the essays of A. Korn. Pittsburgh, U., 254 pp. (E. Tabernig, Pucciarelli, I. C. Torchia Estrada...)

## 1970

- DAVIS, M. E. Vision of reality in selected novels by Sabato, Cortazer & Garcia Micrower. Kentucky U., 339 pp.
  FALCOFF, M. Argentine nationalism on the eve of Perón: the Force of Radical Orientation of Young Argentine and its rivals. Princeton U., 447 pp.
  HOLSTEN, K. A. The metaphysical search in the novels of J. Cortazer. U. California,
- San Diego, 144 pp.
  Joursess, R. E. Nationalism & education in Arg., 1830-1960. U. Calif., Sta. Barbara.
  Lowr, S. J. Echeveria, Cattérrez, Alberdi & Sambesto: their reaction to Spain
  MACOT, K. W. Theory of the language. Columbia U., 179 pp.
  MACOT, K. W. Theory of the nood in Reguedi. Emory U., 248 pp.
- MAHARG, J. A call to authenticity: the Esays of E. M. Estrada. U. Illinois, Urbana, 249 pp. (Sebrelli, Canal Feijoo, Pucciarelli, C. O. Bunge, A. Alvarez, R. Rojas,
- Erro, Massuh... PALOMARIES, R. Jeremy Bentham in Spanish America, U. North Carolina, Chapel Hill.
- PÉREZ, C. A. Realidad u suprarealidad en los cuentos fantásticos de J. L. Borges. Florida U.
- Rohnson, J. L. Bartolomé Mitre: a historiographical Study. Texas Christian U., \*\* Sosnowski, S. J. Cortazar, una búsqueda mítica. Virginia U., 249 pp.

## FILOSOFÍA DE AMÉRICA LATINA

- TUNIOR, D. E. Borger game with shifting mirror. A study of the recurrent symbols in the work of J. L. B. U. Tean, Austin 55 pp. Walson, S. R. E. Martinez Estrada. A study in the disloctic of determination & Calif. Los Angeles, 390 pp. Zanarr, A. E. Espacho, itempo y movimiento en 'Don Segundo Sombra' de R. Gütralder. U. Calif., Riverside, 136 pp.

## 1971

- \* BORDISEY, A. E. Humorística, novelística y obra objerta en Macedonio Fernández. Pittsburgh U., 186 pp.
- \*\* Corvalán, O. E. Lo madurez de L. Lugones (1910-1938). Yale U., 242 p
- DADAY, H. F. La realidad nacional en la novela argentina. U. Southern California, 291 pp. (Gálvez, Mallea, Arlt, Marechal, Sábato).
- NELSON, K. J. Cortazar's Rayuela as an existentialist novel. Catholic U. of America.
- 243 pp.

  Rass, H. M. Lo argentino en la obra de J. L. Borges. Stanford U., 240 pp.

  Pounioszu, B. El tiempo de Bergson en la obra de J. E. Borges. Minnesotta U.,

#### 1972

- CONDE, D. Archetypal patterns in E. Sabato's 'Sobre héroes y tumbas'. Kansas U.,
- 145 pp. (con aproximación psicoanalítica).

  Grasso, N. B. La teoría de la novela en la literatura argentina de hoy. Indiana U.,
- 237 pp. (Mallen, Sabato, Murena, Cortazar).

  MURPAY, A. F. Reality & fantary in the creative literature of E. Anderson Imbert. Ohio State U., 177 pp.
- PELLEZZA, J. O. A comparation study of D. F. Sarmiento's social thought & his philosophy of education to determine the degree to which they are compatible or incompatible. N. York U., 492 pp. Troussum, C. C. Muth & symbol in the novels of E. Sabato. New Jersey U., 211 pp.

## 1973

- COURTNEY, F. G. Idealism in the works of J. L. Borges. Columbia U., 194 pp. GAMBETTA, L. El engayo argentino en el momento arielista (1900-1930). Stanford U., 250 pp. (Alberdi, Ameghino, C. O. Bunge, Ingenieros, J. M. Ramos Mejía, A. Ferreira, Senet, G. Bermann, A. Colmo, Korn, Alberini, J. B. Justo, F. Ramos Mejla, Gálvez, Rojas, Lugones...).
- HARDY W. J. Vida y obra de L. Marechal. Missoury U., 316 pp. Hubber, S. R. A delicate equilibrium: poetry & poetic theory of E. González La-
- nusa. U. Southern Calif., 483 pp.
  nusa. U. Southern Calif., 483 pp.
  PAREIR, C. M. F. Romero's Theory of Man'. Oklahoma U., 192 pp. (T. Estrada...) ROY-CAERERIZO, J. Soledad y amistad como características argentinas en la obra de J. Cortazar. Georgetown U., 382 pp.

#### 1974

- CARLSON, E. Sarmiento's American perspective: civic virtue in a commercial republic. Claremont Graduate School, 319 pp.
- COATES, T. R. Literal language & expressive language in 'Facundo': an inquiry into
- Samiento's symbolic process. Cincinnati U., 210 pp.
  DOBON, J. M. Religious simonostion & the politics of Argentina: a study of the
  movement for the Third World. Indiana U., 304 pp. (Dri, Sacheri, Eggers Lan).
- GODSON, W. H. Views of the causation of Spanish-American independence: an exa-

minution of selected 19th century South American historians. American U.,

225 pp. (Mitre, V. F. López). Korstlun, F. Gobineau, Le Bon, & Spanish American historiography: El Continente enfermo. Temas Christian U., 190 pp. (Sarmiento, C. O. Bunge, A. Alvarez, Ugarte, L. Ayarragaray).

McGeach, R. Catholicism & sociopolitical change in Arg., 1943-1973. New Mexico

U., 383 pp. (M. de Andrea, G. Franceschi, H. Benitez...).
VALTELA, A. R. La obra literaria de L. V. López 'La gran aldea', N. Yark U.,

222 pp.

WEINSTEIN, D. F. Juan B. Justo: an Argentine socialist. City U. N. York, 256 pp.

## 1975

CARPENTER, J. F. The ontological prison: paradoxes of perception in the contemporary Latin Am. novel. Cornell U., 228 pp. (M. Puig., Cortazar).

"CORNALIN G. N. La vida como rebeldía y misión en E. Martínez Estrada. Washington U., 253 pp.

DUCEY, C. A. The development of a frontier thesis: Mark Twain, D. F. Sarmiento & F. J. Turner. Hawai U., 164 pp.

ENGELBERT, J. A. The nurrative art of Macedonio Fernández. N. York U., 284 pp. Fracoso, M. J. L. Borges: mythic language: its symbols & images. N. York U., 239 рр.

HOLLOWAY, J. E. Borges' epiphany: formulation, incornation, transmutation. Duke U., 181 pp. LATELL, E. B. Generations theory & romantic imagery: an interpretation of the

origins of radical youth movements in Spanish Am., 1830-1920. Georgetown U.,

298 pp. (Echeverria, generación del 37).

MUNN, N. E. P. E. Sabato: theory & practice of the novel (1945-1978). Brown U., 482 pp.
VALDES, R. A. The aesthetic use of philosophical theories in the prose works of J. L. Borges. U. Illinois, Urbana, 436 pp.

## 1976

Downy, D. R. A study & index of 'Sintesis', revista argentina de artes, ciencias y letras (1927-1930). U. Missouri, Columbia, 377 pp. (Alberini). ECHAVARRÍA FERRARI, A. Lenguaje y pensamiento en la obra de J. L. Borges.

Harvard U.

\*\* Ferrer, M. R. 'Dar la Cara'. Literatura y política en la novelistica de D. Viñas.

Illinois U., 272 pp.
Gancia, F. N. El dualtemo cristiano en 'Adán Buenos Ayres'. New Mexico U., 282 pp.
Jozénez, L. A. Literatura y sociedad en la narration de M. Gálvez. Johns Hopkins

U., 229 pp.
MARTINEZ-CRUZADO, A. The philosopher-music aspects of Poe, Baudelaire & Cor-

tazar. U. Illinois, Urbans, 213 pp.
Shuncway, N. S. The hedonic reader: the literary theory & criticism of J. L. Borges.

U. Calif., Los Angeles, 328 pp. Swearingen, W.van Spatial elements in J. L. Borges. Pennsylvania U., 185 p

YUNG, B. P. Visions of the submerged city: Buenos Aires in selected works of Malles, Marechal & Sabato. Kentucky U., 204 pp.

#### 1977

HANES, A. W. R. Aria's literature of Buenos Aires. Princeton U., 261 pp. KATRA, W. H. The Argentine generation of 1955; politics, the estay criticism. Michigan U., 412 pp. (Intelectuales de revistas "Sur", etal)

## FILOSOFÍA DE AMÉRICA LATINA

LAYERA, J. R. Contemporary Spanish American drama of denunciation & social protest: the case of Arg. & Chile. State U. N. York, Binghamton, 279 pp. (A. Commi).

SANCHEZ, M. E. Three Latin Am. novele in search of To americano'. U. Calif., S. Diego, 304 pp. (Cortuzar).
Number, S. P. Irrealism in contemporary literature: a study of Borges, Barth &

Scientification, S. P. Invitation in contemporary internative: a study of sorges, parts at Princhon. U. Colorado, Boulder, 187 pp. Arg., nonel. Kentucky U., 253 pp. Sartra, S. D. D. Apocalyptic symbolium in the Arg. nonel. Kentucky U., 253 pp. (Arlt, Marcelai, Castellani, Sábato, Malles, M. Granata). Wacasan, A. Historical obtaine & magic realism in the works of M. Muica Läinez. Michigan State U., 284 pp.

Pose a la abundancia y hasta la reiteración temática emanada de los titulos precedentes, emergen algunas cuestiones más, en parte comunes a ambos países, que no han sido provechosamente cubiertas. Entre ellas, las repercusiones en Armitina de escuelas como la escolástica, el espiritualismo ecléctico, el tradicionalismo o el krausismo; el etnocentrismo norteamericano y sus equivalentes argentinos; la influencia de William James en pensadores como Macedonio Fernández o la presencia de John Dewey en nuestras ideas pedagógicas; la apentura de Waldo Frank hacia América Latina; el vínculo —decisivo para la difusión de nuestro filosofar- entre Francisco Romero y Edgar Brightman; la justipreciable obra de Carlos Cossio, Vicente Fatune, Luis Juan Guerrero, Eugenio Pucciarelli, José Luis Romero, Alberto Rougès, etc.

CRUZ VÉLEZ, DANILO, Aproximaciones a la filosofía, Instituto Colombiano de Cultura, Bogotá, 1977, 252 págs.

Estos "ensayos de aproximación a la filosofía" que componen el presente volumen fueron redactados entre 1947 y 1976, y señalan intentos del autor de acercarse a la filosofía en distintos momentos de su vida. El término "aproximación" cobra su dimensión filosófica a la luz del hecho de que la filosofía, al carecer, a diferencia de las ciencias, de un campo propio de ob-jetos, constituye el "horizonte" en el cual distingue todos los objetos en sus diferentes campos. Por ello, dice Cruz Vélez, en filosofía no hay llegada a la meta sino sólo una aproximación a ella.

En "El hombre y la cultura" analiza la crisis en que desemboca la antropologia espiritualista en el siglo XIX al comenzarse a dar importancia a la vida irracional en la definición del hombre (Mars, Frend, Nietzsche). Pero la falta de unidad de estas antropologia naturalistas llevan a una nueva crisis en el marco de la cual se inscriben los intentos de M. Scheler y de E. Cassirer en la primera mitad de nuestro siglo, por superar esa nueva crisis. Pero tanto uno como otro invaden dominios para los cuales no tienen ojos: el esquema antropologista de Scheler pierde validez al ser trasladado al ens a se, en tanto en Cassirer, la filosofía de la cultura se traga a la antro-pología filosófica. La deficiencia de ambas es haber visto la relación hombre-cultura como una relación de fundamentación, en lugar de haberla visto como correlación, pues, lo que, según Cruz Vélez, funda la relación misma es la existencia humana, rescatando el sentido primigenio de "existencia" co-mo "salir de". Existencia humana es ser en la cultura. De este modo intenta enraizar en la existencia el ego cogito y el sujeto trascendental, axí como también la *crimalitas*, el otro concepto fundamental en la definición tradicional del hombre.

El segundo ensayo, "La filosofía y la cultura", permito a Cruz Vélez, par-tiendo de la pregunta de Nietzsche por

la utilidad de la filosofia para la cultura, reflexionar sobre el origen de ésta y exponer su idea de la filosofía. Para Cruz Vélez la filosofía ofrece a la cultura su fundamento en sentido más radical. La filosofía, ni ciencia objetiva, ni contemplación ni teoría, es un acontecimiento radical de la existencia humana en la cual el hombre, proyectando su mundo, constituye un horizonte de las posibilidades de su ser. Acto estatuyente del horizonte en que las cosas aparecen como objetos con determinadas estructuras. La idea que Nietzsche tenia de la filosofía no difiere mucho de la que expone nuestro autor, pero mientras que el primero ata la filosofía al gran pensador, que es al mismo tiempo legislador, Cruz Vélez al interpretar la filosofía como metafísica —como trascendencia— la re-refiere a la estructura de la existencia humana en general.

En "La metafísica y las ciencias del lenguaje" propone reinsertar el pro-blema del lenguaje en el marco de la metafísica, al cual nunca debió abandonar, pues fuera de él se convierte en misterio. Luego de reflexionar sobre el Cratilo y considerar el intento de Humboldt de ampliar la critica kan-tiana de la razón para incluir en ella la cuestión del lenguaje, Cruz Vélez señala que la lectura de los trabajos de Heidegger y de sus seguidores referidos al tema deja una impresión de fracaso, impresión que proviene del abandono del marco que ofrece la metalísica para explicar e investigar el lenguaje. También Platón en la Carta VII hace salir el lenguaje del encuadre metafísico, no logrando de tal modo determinarlo con claridad. El lenguate. sostiene Cruz Vélez, no puede ser visto a la luz de la naturaleza, ni de lo di-vino, ni de la subjetividad, porque to-do esto lo vemos a la luz del lenguate.

Ls cuarta parte de la obra, "Varia", comprende seis ensayos, en el primero de los cuales se ocupa del problema de la filosofía en consaigir con el surgi-miento de la conciencia histórica. Al afirmar que cada sistema es válido pa-ra un tiempo, la conciencia histórica-pone en situación difícil a la filosofía, pues en último término, aquella era la afirmación del escapticismo. Las soluciones propuestas por Simmel y Díl-

they destruyen la filosofía, en tanto que la propuesta por Hartmann no supera el problema de la pugna entre les sistemas filosóficos. Cruz Vélez se pregunta si el problema existe realmente o si no se estará frente a un pseudo problema surgido por error sintáctico o semántico.

Tomar distancia respecto del siste-ma hegeliano para poder ver el suelo de donde brota es lo que intenta "Hegel, la madurez de Europa". Desde ese rundamento se podrá ver claramente en qué sentido es válida dicha expre-sión: el sistema hegeliano es la cul-minación de la historia que se inicia en Grecia con la aparición del Logos como horizonte del pensar. La historia posterior (Marz, Nietzsche) tendrá otro horizonte.

"El puesto de Nietzsche en la histo-ria de la filosofia" quiete corregir la imagen que éste tiene de su lugar en aquella. Corresponde a Heiderger al haber abierto el horizonte metafinico de Nietzsche, quien a causa de su ceguera para la metafísica de la subjetividad, y al identificar la metafisica con el platonismo, no advirtió que fundar el ser de los objetos desde el sujeto también es metafísica. "Nietzsche dice Cruz Vélez, vela su puesto en la his-toria de la filosofía allende la metafiboria de la litescera successo in messa-sica, nosotros, en cambio, lo hemos en-contrado denirro de ella". La peculia-ridad de la tarea llevada a cabo por Nietzsche fue la de desarrollar la última posibilidad que le quedaba a la metafísica después de haber llegado con Hegel a la madurez en la línea del ego cogito: basarla en el ego volo, que etzache despliega como una metali-

sica de la voluntad de poder. Le irrupción del ser del prójimo en el ámbito de la outología ocupa la atención de Cruz Vélez en el artículo "El Otro", en que centra su análisis en la obra de M. Theunissen, a la que corresponde el mérito de intro-ducir orden en la maraña de teorías dominantes en este nuevo territorio del mber.

"Nietzscheana" hace una evaluación de la incidencia de Nietzscho en el nundo hispánico, particulamente por obra de la generación del 98, en tanto que el último artículo de esta parte final, "Heidegger y el porvenir de la

#### FILOSOFÍA DE AMÉRICA LATINA

filosofía", temando el sentido heideggeriano de "fin" de la filosofía como perfección (Vollendung) encuadra su presunción de que el problema de la filosofía después de Heidegger no será el del ser en cuanto ser, por usa diversidad de raztones que nuestro autor aduce, sino que "realizades todas sus posibilidades, tanto las metalistas. como las científicas, el primer superio de la filosofía tieno que ser clarificar se emarasidado pasado, adquirir clara conciencia de lo que la llegado a ser en la evolución histórica, asegurarso del ámbito en que ya a seguir moviendos y higar claramente sus fronteras frente a otras formas del saber". EDAUNDO MARIO CAMALIO.

Li Carrillo, Víctor, Platón, Hermógenes y el lenguaje, Editorial Equinoccio, Univ. Simón Bolívar, Caracas, 1979, 139 págs.

Llevado por el propósito de replantear el problema del lenguaje desde el horizonte del ser y de la verdad, Li Carrillo ofrece en este trabajo una interpretación muy fina de la trocia convencionalista del lenguaje puesta por latión en boca de Harmógenes, interlocator de Sócrates en el Cratilo.

La estructura misma del diálogo confirma la presencia de doctrinas ajenas al pensamiento de Platón, ya que entre los griegos la preocupación por los problemas del lenguaje toma la dirección dominante de explicación del sentido de las palabras, dirección que cristaliza en la etimología. La etimología antigua, particularmente la griega debe ser cuidadosamente dis-tinguida de la etimología tal como le concibe la lingüistica moderna. En tanto esta es método histórico, aquélla constituye un método de explicación de la alguificación auténtica. Vale decir, que el horizonte de la etimología antigua es la verdad revelada por la palabra, mientras que el horizonte de a moderna está configurado por la sistoria formal, estructural de la palabra. Pero la etimología griega no es sólo método, instrumento del saber, sino también es doctrina, que se funda en la concepción griega de la relación ónoma-prágma, y que a través de la triple función del nombre —significativa, unificativa y representati-va- asigna a éste carácter objetivo. La etimología griega es, como doctrina, revelación de la verdad, y es allí donde

reside su esencia.
El problema que de este modo se plantea es el de la validez de la etimología, pues el nombre "abre" la

cosa denominada. Apertura tal nos coloca frente a la relación entre el nombre y la cosa dentro de la perspectiva de la verdad, o, en otros términos, frente al problema de la "rectitud" del nombre. En sentido estricto la rectitud dice correspondencia y funda en la fysis; en sentido lato dice equivalencia y se funda en el nómos. Ya Parménides había establecido la doble correspondencia fysis-alétheia y nómos-dóxa, pero Platón desborda el sentido primitivo cuando incorpora el problema a su temática. Cratilo es en el diálogo el defensor de la teoría del nombre y el lenguaje fundada en la fysis, mientras Hermógenes preconiza la doctrina que se apoya en el nómos. la doctrina que se apoya en el nomas.
El trabajo de Li Carrillo, que se sitúa
en esta última línea se desenvuelve
en el marco de la explicación hermeneutica y no fenomenológica de los
conceptos. El análisis de la teoria convencionalista ocupa el centro de la obra. Minucioso y profundo y con la aportación de notas que mantienen co-rrecto equilibrio con el desarrollo temático central, abre diversas perspec-tivas a la reflexión sobre el problema.

Es de particular relieve el tratamiento de la critica de la teoría convendonalista, que siguiendo a Procid-Li Carrillo divide en tres órdones de argumentos: entréptico, coercitivo y succeptible de llevar la persuaión a su término. Sécrates refutis no la idea de la convención sino sus consecuencias, o ses, su demonstración se funda de la convención sino sus consecuencias, o ses, su demonstración se funda atá la positilidad al final del dislogo de que Sócrates admita la existencia de convenciones en el lenguale a pesar de haber quedado refutada la touría. La refutación de la doctrina de Hermégenes a cargo de Sócrates hay que inacribitia dentro de la pesupectiva de la touría del languaje ideal, pose conde entidades fijas y permanentes sustradas al relativismo individual, resultado que constituye el punto de partida de souela.

11

Es intención de nuestro autor recetar la importancia de la teoría convencionalista expuesta por Hermógenes, y a la cual los personajes del Cratilo parecen conceder poca importancia, pues regresenta, para una procupación característica de la reflexión fillosófica contemportanea como es el problema del lenguaje, el antecedente más lejano. El estudio de la representación griega es includible pues aporta una óptica novedosa que rompe la concepción griega predominante al descopnocer su sunuesto minicial, y se-

parar las coasa de sus nombres repectivos. Rusptura que implica abandonar el lenguaje como horizonte del
conocimiento y de la verdad. Se toma
sti indispensable encontrar otra vía de
accesso a las cosas. La "cancepción instrumentalista del lenguaje" que ha hecho de la palabra un simple elemento
operativo es el término del proceso de
desarrollo abiento por la tesis de Hermógenes y frente al cual, nuestra época
contemporanea, desde distintas direcciones, anhela reestablecer la originaria
relación entre hombre y lenguaje, entre
palabra y cosa, para restituir el lenguaje dentro del ámbito del saber y la
verdad, aunque no en la forma extrema representada por la doctrina de

La filosofia moderna ha mediado la palabra y la coza por el pensamiento. La tarea por delante es pues "recrear la relación entre la palabra y la cosa, sin suprimir la fuerza mediadora de la didea". — EDMUNDO MARIO CAMALY.

PRESAS, MARIO A., Situación de la filosofía de Karl Jaspers, Depalma, Buenos Aires, 1978.

La tesis que guía este trabajo es que la cabal comprensión del pensemiento de Jaspers exige centrar la atención en la influencia kantiana sobre el autor de Psicología de las concepciones del mundo (1919) o, para ser más precisos, en la especial lectura de Kant que, desarrollada desde sus años de juventud, impulsa la conversión de Jaspers a la filosofía y determina el aignificado que ésta adquiere como sinónimo de *vida* misma esto es, como compromiso teórico-práctico que busca esclarecer y realizar la existencia y la consiguiente relación del hombre con la Trascendencia, con un "absoluto que se vivencia en los límites y que, por ello, escapa a los intentos de vol-verlo objetivo a través de un lenguaje científico o de pautas religiosas institucionalizadas.

Demostrando un amplio conocimiento de la literatura relativa, Presas cumple adecuadamente cun su proyecto y de sus páginas surge una imagen de Jaspers (rigurosamente delineada sobre los textos del filósofo) que, tal vez paradójicamente con su formación original de médico psiquiatra, muestra su adentrarse en la filosofía sin transitar por los senderos positivistas en boga en su época. El autor desarrolla la imprescindible confrontación con las principales figuras del ambiente filosófico germano de primeras décadas de este siglo, sute las cuales —y, a menudo, en oposición a ellas— Jaspers va elaborando su pensamiento. En particular Husserl, de quien rechaza el predominio de la gnoseología y la concep-ción de la filosofía como "ciencia en sentido estricto"; o Rickert y los neo-kantianos de Baden, cuya culminación del saber en la axiología no logra borrar la impronta cientificista que los caracteriza. Las sugerencias de Jas-pers es aclaran también mediante el paralelismo con Bergson, Wittgensparateismo con bergain, wittgens-tein, Heidegger y Marcel, emtre otros. Asimismo, Presas valora acertadamen-te la biografia del filósofo como uno de los elementos determinantes de su pensamiento; ce especial, las experienciael-festré de la enfermedad incurable y de la barbarie nazi, soportade ésta exoluciamen por Jaspers y su familia (al respecto, leyendo los pasos de su Detro donde muestra haber contemplado el suicidio antes que claudicar, no podemos tovidar la posición antitética de su otrora amigo e intraicurb filosófico. Heidegere, quien econsejaba a los universitarios alemanes en 1933—reconocor en Hulle la "ley y realidad presente y futura de Alemania").

El propisito principal, deciamos, es poner en evidencia la "apropisadon" imperiana de Kant: al indagar sobre las condiciones de possibilidad de lo experimentado, Kant ha alcanazado es parte de la condiciones aquello que presente al indamento "espolante" que da siguificado a todo lo objetivo. Los tres volúmenes de Philosophie configuran así un comentario a las rideas lantianas y la transformación de las mismas ("reguladoras" en lo práctico) en la noción clave: dar un propiedo de la configuración de las mismas ("reguladoras" en lo práctico) en la noción clave: dar que posibilita la objetividad y más ana la existencia misma. Trascender

es entraces "elevarse" dende el comocimiento del mundo hacia la idea que lo fundamenta, liberarse y, a través del desciframiento del mensaje de la Trascendencia, entrar en contacto con Dios. Bajo esta influencia kuntiana, la filosofía -enseña Jaspers- no es un cuerpo rígido de doctrinas sino un llamado a la libertad del hombre, el cual, al leer la cifra (comprender que lo objetivo manifiesta lo inobjetiva-ble) "llega a ser el mismo en relación con su Trascendencia" (p. 211). Los textos citados y las conexiones destacadas por Presas para justificar su tesis, corroboran plenamente su interprecarion de la importancia de la "base kantiana" (como indica el subtitulo de la obra) de Jappers. Ello mismo nos motiva, sin embargo, la siguiente consideración: creemos que este Kant jasperiano dista tanto del espíritu auténtico del filósofo de Könisberg, que el resultado final del pensamiento de Jaspers parece, mutatis mutandis, miss cercano a un espiritualismo a lo Swedenborg que a la intención iluminista y antidogmática de la Dialéctica Trascendental (y de La religión dentro de los limites de la mera razón), siendo por lo demás conocida la critica de Kant al teósofo sueco. - JONGE EU-CENTO DOTTI.

# Reale, Micuel, Teoría tridimensional del Derecho (EDEVAL, Valparaíso, 1978), 158 pp.

En los últimos años, las obras de Miguel Reala van difundifundose en el namod de habla castellana merced a mameroas traducciones. A la publicación en nuestro país de "Fundamento del Derecho", de la cual dimos noticia en el anterior número de esta revista, ha de agregarse la "introducción al Derecho", aparecida en España (Ediciones Prismides S.A., Madrid 1978), y este breve libro, "Torda Cidionesional del Derecho", impreso en Chile integrando una colección de discion juridiose, curvos primeros volúmenes fueran declicados a Friedrich Larl von Saviguy y Jean Marie Portalis, dos de los máximos juristas eurrecos del sigio pasado.

Caracteriza a este breve y substancioso trabajo del pensador brasileño, al igual que al resto de su obra, la gran riqueza informativa. En efecto, a erudición de Reale acerca de las diversas teorías jurificias y filosóficios e exhaustiva y, buen conocestor de todas ellas, se emcuentra ubicado en inmejorable situación para efectuar su balance y señalar los aciertos y deficiencias de cada una.

La filosofía contemporánea enhibe, como uno de sus rasgos fundamentales, el abandono de las grandes construcciones sistemáticas y un vingle hacia el estudio de los objetos concretos. Pareja dirección es dable observar en la ciencia jurídica, donde han sido por la ciencia jurídica, donde han sido por la ciencia jurídica, donde han sido por la ciencia profesio. àtundonadas tento la tendencia conceptual propia de la "Begriffiparispindarz" como el formalismo "a priori" de las escuelas reolamismas, que dotamana el panorama filosófico de comienzos de siglo. En cambio, en nuestros días, la gnoseología se centra en el estudio de las objetividades y la ética se vincula, cada vez en mayor imedida, con la ariología.

Senala Reale que, no obstante tales circunstancias, la mayoría de los juristas contemporáneos continúan encarando al Derecho desde una perspectiva decimonónica: para ellos, el fenómeno jurídico no pasa de ser más que un conjunto de normas. Tal temperamento se opone a otra corriente, centrada en el predominto de una óptica sociológica, para la cual el De-recho ha de encararse desde el punto de vista de su efectividad o eficacia, Finalmente, hay quienes, eludiendo toda connotación con el mundo fác-tico, permanecen en la esfera de los valores ideales. Para la corriente tridimensionalista, que intenta comprender al Derecho partiendo de la experiencia concreta, toda teoría que parcialice el ámbito jurídico ha de ser repudiada. "El objeto de estudio del jusfilósofo -nos dice Reale- es la experiencia jurídica en la integridad de su estructura fáctico-axiológiconormativa, en cuanto generadora de modelos y significados jurídicos" (pág.

Las investigaciones propias del Bilósofo, del sociólogo y del jurista, lejos
de escluirse, han de considerarse conplemenatrias. Ello se hace patente no
biem dirigimos mestria atenzión al probiema planiesdo por la validez del Derecho, el cual puede ser trástado en
terminos de "vigencia", en caso de
atenernos a la obligatividedid formal
de las normas, de eficacia", en la
medida en serialemos la corresponmedida en serialemos la corresponmedida en estidacione in corresponrecicia entre comportamiento socioly los commentos, si mujerta indagación
fundamento", si mujerta indagación
de delirge a los silones susceptibles de
editinge a los silones susceptibles de

legitimar un ordenamiento juridico. A lo largo del siglo XIX, el probienta fue encarado desde el ángulo de la validez formal. Se pensaba que existia una correspondencia futima en tre la realidad social y los contenidos

de las leyes, y que el aistema sociopolítico imperante, basado en el reconocimiento de los principios de la li-bertad política y de la autonomía de la voluntad, había alcanzado su máxima perfección, constituyendose en una realidad inmutable. Ello dio lugar a que el clima preponderente de la centuria estimulase el desarrollo de una ciencia jurídica elaborada en base a construcciones abstractas alejadas de toda connotación sociológica. Pero, al entrar en crisis el sistema social que servia de base a esta concepción, la validez pasó a ser estudiada por los juristas desde el angulo de la eficacia. El ideal de libertad individual fue des-plazado de su papel protagónico por el de una sociedad igualitaria y las transformaciones operadas consecuentemente dirigieron la atención de los científicos del Derecho hacia nuevas soluciones que buscaban correspon-dencia con los cambios sociales operados. Es la época en que Ihering aban-dons el rígido conceptualismo jurídico, abriendo camino a la jurisprudencia de los intereses. Una de las graves falencias de esta nueva etapa fue —como señala Reale— el olvido de la dimensión axiológica presente siempre en toda experiencia jurídica. Ahora bien, esta crítica no implica que muestro autor pertenezca a las escuelas que reducen el campo de la filosofía jurídica a una teoría de la justicia alejada de los enfoques lógicos y fácticos; por el contrario, estima que deben evitarse las perspectivas unilaterales y que los conceptos de vigencia, eficacia y fundamento deben correlacio-narse "según una comprensión dialéctica de complementaridad".

Para Reale, entre hecho y valor se da una relación de "implicación-polaridad", la cual resulta superada por el momento normativo, en el cual ambas se integran dentro de los llimites circumstanciales de tiempo y espacio. Nos hallamos ante un proceso dislectico, en el cual las normas significan la "compressión operacional" de la incidencia de ciertos valores en las condiciones fácticas que constituyen la base de formación de los sistemas juridicos y de su ulterior aplicación. Se gún Reale, "el término "tridimensional" sólo puede ser comprendidor digunal" sólo puede ser comprendidor digunal.

reamente como traducción de m proceso dialectico, en que el elemento normativo integra en al y supera la currelación fáctico-autológica, puedendo la norma, e su vez, convertirse en hocho en un ulteráx momento del proceso, pero diamenento con referencia a y es función de una nueva integración normativa, determinada por nuevas enigencias asiológicas y nuecos sucresos fácticos" (páz. 128).

La teoría tridimensional constituye un hito fundamental del pensamiento filosófico-jurídico latinoamericano, Sus legres han elemnado vieta útinulas internacional, al spaul que la teoria espológica de Cirlos Costo, presudia-dos embas, por la hordum y agudeta de su planteno, romo las dos aportustos más periginales hechas per nuestro continente a la dilucidación de la problemática jurídica propuesta por el mundo actual. Es por ello que adquiere emperital relevancia la tradus-ción de obras como la presente, donde esta problemática de la problemática más importentes de nuestro tigrapo. — Martro Locado.

GRANELL, MANUEL, La vecindad humana, Fundamentación de la Ethología (Madrid, Revista de Occidente, 1969), 528 pp.

Extraño destino el de algunos libros. La novelad de su monasja, el tipo que estable la fundamentación de las hitese espuestra, el cúmulo de abor puestra el extraño la cidade de la composición de la hitese puestra el excito de la hitese de la repuestra de excito de la hitese de el recinto de la hiteligencia para infinir de manera decidida sobre el rumbo de la vida colectiva -todo eso no encuestra ripida sudiencia en el medio en que debien electre sus primeros efectos. El tiempo se encargo, por lo general, de facilitar, a veces bardamente, la dirudio. Son muchos de conse de podrám aduntos como de conse de podrám aduntos, y de de Canade este delina, y red de Citano esta de la podrám adunto, y de de Citano esta de la podrám adunto, y de de Citano esta de la podrám adunto, y de de Citano esta de la podrám adunto, y de de Citano esta de la podrám adunto de la citano de la colección de conse de de conse de de conse de de citano, y de de Citano de la delina de la lega de ser quiza el difinio.

La secindad humana, que el filisarfo españo I radicado hace muchos años en Caracas donde ha tenido destanada actuacido docente en la Universidad Central de Venezuela, ofraco como uma finadimentacido de la Ethologia", téxnina el que supira a infundro ma nevo centido, no ha mercado hasta abrar la atención que corresponde a su jerrarquia instelental. Poponde a su jerrarquia instelental. Pomentos, la cultad estracordinaria de esta aportación filosófica, en un deber que concieme a quienas siguen de curci d desarroro, cada día más firme y seguro de si mismo, de la filosofía en América Latina. Aunque el libro no ceulla su vinculación con el penamiento de Ortega y Gasset, y recoge, además, valicasugestimes de la fenomenologia de Huseri y de Scheler, lo mismo que de la Hisoscia de la existencia, nantocia de la comparta de la comparta tación y propósitos, en una obra realimente original. Lo es en el conjunto y en los detalles, y vuelve a serio con acentuado rellevo en la intención, por lo demás bien lograda, que moviera a autor al escribirlo. Obra tun original y tam cutidadosamente construida mereco ser destacada, y diopietro de reco ser destacada, y diopietro de ella y reclamar el juicio de aprusición de quienes se dedicina en serio a la investigación filosófica en el área de la lengua española.

El objetivo de Granell en esta obra es fundamentor la elchología, ciencia rectora del autohaserse humano. Can este fin realiza un autilisi ordología de la estitencia humana estableciendo los estitenciarios que la determinan. En la primera parte de la obra elacida el modo de "estar" el hombre elel mundo, es destr, el "habita"; en el mundo, es destr, el "habita"; en la seganda parte trata la noción de "eccinida".

El hombre, nos dice Granell, es constructor de espíritir el cuil, separado de el, objetado, se "tradita" y, de este modo, se conserva. A esta creación de espíritir está obligado el homhre a partir de su ontológica condición de exilado en el "hic et nunc", paraje inhóspito en el que se desamolla su emistencia.

Alienado en medio de la naturaleza y, a diferencia del animal, el hombre un tiene un "habitat", razón por la cual debe construirar un munda y, paralelamente, a si mima, por medio de su entreza lecunicante. e es en esta realidad inventada, en este artificio" que es el mundo, donde el hombre habita. Aunque nunca naturalizationes totalmente en el, ya que, en titima instancia, serà siempre un inmigrante. El hecho bruto y radical del hombre es la esistencia con sus iras dimensiones ontológicas: la re-sistencia, el "extus", el "abi" que nos resiste; la in-sistencia, el fondo individual y libre que se entrenta a lo anterior; el libre que se entrenta a lo anterior; el

"Quien", el misterio del sujeto último.

De la esistencia, que se la comino condición, lo fundante, se diferencia la vida, como negación de aquella, me tanto lo individual e irrepetible de cada autobacerse, el cual se realiza sobre el fondo espiritual común ("nostridad") del "ethos-morada" (m este concapto reúne Granell las dos rocciones griegas de 8/900, carácter y 1/900, morada, ámbito en que mora el hombre).

Por medio del cuerpo, oscuro "datumo" originario, entra el hombre al mundo en un lugar y tiempo determinados Y, desde este "nodo corporal", sustentador netural de todas las humanas intervenciones insistenciales aute la resistencia, va foriando, primero, lo palquico y luego lo espíritual, el "Quien" último, sobre la base el londo histórico común, lo biológico y lo particularismo de la historia per-

En contraposición a Heldegger, nos afirma Cranell que el ser er creación del bombre, quien, "ex aliquo" y en función de sus tres existenciarios (in-ex-sistenciario, con-sistenciari, crea su propia realidad y la del mundo y logra, de este modo, "vecindad", a la par que muestra, por este hacer, an carácter fundamental de "teo-nita". Otras dos existenciarios (el per-sistenciary y el des-sistenciar) fundamental, por una parte, la conserva-damental, por una parte, la conserva-

ción de lo creado y, por otra, su reno-

La "vecindad" se genera desde los dos polos esistenciarios del "aqui-propio" (lo individual e irrepetible, el "detum sintético" de lo insistencial y resistencial") y el "ala-imertenca" (el "nosetros" común, lo externo que resisten (el "ell"-ovació", alude a la histórica "futuricia" del hombre hacia nue del "ell"-ovació", alude a la histórica "futuricia" del hombre hacia nue el "ell"-ovació" con el "ella "el "ell"-ovació" con el "ella "ella" del "ella" control del ren dimensiones dislécticamente imbricadas que son el "ella", el "sintegna" y la "humanitas" y que correponde, respectivamente, a las tres dimensiones del tiempo; presente, pasado y futuro.

Todo ethos subjetivo se construye a partir del "ethos-morada" o ámbito común de las valuraciones y de la moralidad. Pero, por debaso del asperficial "ethos-morada" os más protundo y, por ello mismo, dificulmente de la dimensión sintagmática, el más protundo y, por ello mismo, dificulmente visualizable "sujeto-esterno" que se y catagorial se setuculoras formaciones y catagorial se setuculoras formaciones y catagorial se setuculoras del presente, configura lo que somos hasta lal punio, que toda objetivación del mismo resulta imposible. Pero, no concre de igual modo con el "ethos-morada" del cual cabe cierta posibilidad de toma de conciencia, lo que permitiria la construcción de una ciencia tal como la "ethología".

Si el "ethos-morada" no se sino uno

Si el "ethos-imrada" no es sino uno de los "artificios" creados por el hombre, se puede pensar que, de aqui en más, el hombre mismo puede intervenir concientemente para modificar es ámbito, que hasta ahora, ha venido construyándose en forma no deliberada. La ciencia que daráa las pautas para esa acción es h. ethología; ciencia devunida imprescindible a la luz de la cristá del mundo actual.

Coincidimos básicamente con el autor acarca de la necesidad de un accionar cunsciente sobre el ámbito de la moralidad social a fin de alcanzar niveles más altos de "humanitas", pero nos preguntamos de dónde estruerá can ciencia los principios reciones de su accionar. Pues si, como se ha establecido previamente, todo sentido y todo valor proviemen del hombre, quien los ha ido creando empiricamente, "en enloquecido carren... siempue sin pausa, carí sin estrella, pelipue sin pausa, carí sin estrella, peligrosamente cercana al borde del precipició, ¿no seria ecaso menoster descender a un piano más profundo qua fuera el fundante de la "ethologia" para evitar, de see modo, que la ciencia misma se viera stacada por la "ciega marcha" del quehacer humano? — Ana A. Pésuz Wucurr.

Acoclia, Rodolfo, M., Sentido y trayectoria de la filosofia moderna (Quito, Ediciones de la Universidad Católica, 1979), 150 pp.

La filosofía moderna es interpretada como el intento de alcanzar la síntesis de principios que coexistieron en la vida del Renacimiento sin alcanzar la unidad orgánica de un sistema conceptual. Entre estas posiciones contrapues-tes se destacan cinco: la antinomia de reflexión y actividad manual en el plano de la teoría del arte, la de obje-tividad y subjetividad en el ámbito del conocimiento; la de necesidad y li-bertad en la filosofía de la historia; la de razón y voluntad en la ética; y la de totalidad universal y realidad in-dividual en metafísica. Según la tesis expuesta, las cinco oposiciones guien el desarrollo del pensamiento mod y constituyen los problemas específicos de este período de la filosofía. Sobre este esquema se artícula la obra. Tras un capítulo inicial que se ocupa de la miz de la filosofia moderna y el significado del nuevo humanismo, el autor se ocupa de la teoría del arte en Leonardo. Kant y la nueva idea de la naturaleza, Herder y la filosofia de la historia, libertad y realidad ética en Fichte, y Hegel y el saber absoluto. Son los pensadores que ofrecen una solución a las mencionadas antinomias y por ello "constituyen los principales jalones que signan la trayectorio del pensamiento moderno" (p. 41). La conexión de la filosofía moderna

con el pensumiento anterior y las dificultades que entraña determinar un punto de iniciación no impiden determinar un carácter rigurosamente propio de la filosofía modena. Se rechazan ideas de Schaler y Zubiri respecto de su originalidad con el objeto de destacar que el rasgo fundamental reside en que encueptra su fundamental en la esistencia humana de tal modo que la filosofía contemporane es tributaria de la modernidad. También se consideran algunas objeciones posibles a la interpretación formulada como el leconoccimiento y afirmación previos del hombre en el escepticismo, el estoicimo, el cristiamo y el neoplatonizmo, y la ideotificación de la originalidad del pensamiento moderno con la aparición de la ciencia matemática de la naturaleza.

El sentimiento de autonomía y la creencia en el poderio de la razón como vivencias características del bombre del Repacimiento se afirman en la teoría con Descartes y desde entonces la filosofía moderna avanza resueltamente por el camino de la subjetividad. Este movimiento culmina en la filosofia hegeliana con respecto a la cual el enistencialismo significaria la ampliación, pero no el abondamiento, de una perspectiva limitada a la existencia pensante. Por ofrecer una sintesis que comprende les soluciones parciales a las antinomias, Hegel es presentado como coronamiento y compendio de la compleja trayectoria seguida por el pensamiento moderno y como legado para la filosofía contemporánea" (p. 147).

Importa hacer notar que Hegel no solo constituye el restudad de la filosofía iniciada a partir de las oposiciones contenidas en al Humanismo creances contenidas. En su Historia de la filosofía anasa al pensamiento moderno de haber olvidado injustamente a Aristórdes y se reliere a Taradiciones completamente huefares de pensamiento que se han mantenido al margon de sitionestía "(JA, XVII), p. 299, Y de

Ariatóteles provieçe una primordial frunto de implinación: explicitar la jonnespación del acto puro como penamiento del pensamiento de un modo verdederamentos concreto despiegando lo particular a partir de see absoluto. Por eso el filósofo griego "ha conocido la especulación más fundamenta, el idealismo". Con este trasfondo más amplio, los problemas de la especula-

ción begeliana achiben otro aspecto. Por ejemplo, superar la total separación del actó puro es la consecuación de consebirla como atinópimo de finitud y no significa sin más, sunque implique "otinodir con la totalidad de la realidad", ser "inherente a ella sin residuo de trascendencia" (p. 131). — RORRITO J. WALTON.

### Castagnino, Raúl H., Márgenes de los estructuralismos, Ed. Nova, Buenos Aires, 1975, 169 pp.

Son objetivos del autor; a) Destacar y rescatar las especulaciones y los tanteos metodológicos valiosos que el estructuralismo ortodoro relegó o des conoció al constituirse, y también b) Apelar a la mayor flexibilidad de la dirección estructuralista que admite uma colaboración interdisciplinaria y una referencia a lo estratextual, estiuna retriencia a 10 extratercium, our-giendo, a su vez, de los criterios tra-dicionales rígidos un lugar para los planteos estructurales, y c) Mostrar las ventajas de recoger todos los aportes positivos, los de una y otra ortodonia y los de las zonas por ellas marginadas, en una disciplina conjunta: la Estilística integral. Con estos propósitos intenta el doctor Castagnino una "fi-losofía de las marginaciones" (página 13), barajando ingeniosamente las su sentido general de "extremidad y orilla de una cosa" y en sus formas masculina y femenina: el margen: "es-pacio en blanco, medida de tiempo y de espacio, límite, apartamiento voluntario, pretento ofrecido, alternativa, fin, remate", la margen: "orilla, borde, con-tención", que limita la cosa si es contención", que limita la cosa si es con-templada desde ella, o la contiene, si la cosa es contemplada desde su margen. En esta situación se hallan avanzadas de pensamiento no francesas que el autor considera como "las márgenes" (Cap. II) del estructuralismo ortodono; en ellas incluye a: I) I. A. Ri-chards, autor de Practical Criticism, Principles of literary criticism, y coau-tor de The Meaning of Meaning; des-tact su papel en el encarrilamiento de las modernas corrientes teóricas fincia

una nueva y rigurosa reflexión sobre el lenguaje, la literatura y el conocimiento, su conciencia de un orden lógico superior regente de las relaciones entre la expresión y el pensar y la "ra-ra y densa actualidad" de las obras mencionadas, 2) V. Propp, que esta-bleciera las constantes del cuento popular fantástico y las esquematio simbólicamente y en cuya inconclusa polémica con Lévi-Straus se detiene. 3) P. Goodman, investigador interdisciplinario poco conocido en medios hispanohablantes en su momento y cuya ohra The Structure of Literature "avana material extraordinario y removador en au valor critico" (pág. 40) remoien-do la sensibilidad y el rigor racional. En "los margenes" (Cap. III), el autor puntualiza la relación entre el pensa-miento neohumanista actual y la estracturologia -postura científica general en la que se integra el estructuralismo lingüístico-; concluye contemplando a este último en su calidad de instrumento objetivo que permite un acceso más al fenómeno literario y que se sitúa más allá de todo margen ideológico (de izquierda o derecha) y de intenciones pragmáticas y cosmovisionarias. En la segunda parte del libro comienzan a jugar habilmente aplicaciones figuradas de lo marginal. Así, el capítulo IV reclama del estrucrai, e exprisso y recissos de escrici-turalismo ortodoro un margen de tole-rencia bacia la realidad estética, hacia la sintesia personal cradora del acto poètico y hacia la idea de "personaje"; solo partiendo de ella, advierte el au-tor, so pueden dedindar las nociones de "acciante" y de "petudopersonaje";

para montrar la nacesidad de conceder ste margen analiza penetrantemente El coronel no tiene quien le exeribe de García Márquez. El capítulo V soliaita un doble margen de confianza: del estructuralismo hacia la integración de mátodos, y de la crítica tradicional hacia la prufundización aportada por un sondes estructuralista. El tento elegido para apoyar el reclamo: Martin Pierro, es alacado desde una variedad de ángulos: históricos, sociales, polí-ticos, que esclarecen el ámbito estratextual, y el biográfico, que precisa las intenciones del poeta; estas instancias, imprescionables al extranjero para la comprensión del texto, se coronan con un enfoque estructural, único que perunite iluminar el espiritu juglaresco, crai, proteatral, del poema. Un margen de gamancia (cap. VI) procurado por la atención a las estructuras, es el descubrimiento de un orden esotérico, en correspondencia con el orden lógico y que proyecta nuevas interpretaciones sobre éste. Tal sería el caso de Lazarillo de Tormes, donde la distribución numérica del relato permite suponer alusiones secretamente paródicas a la teología cristiana y a la tradición cabalistica. Se establece tambiém uu maggm de coiscidencias (cap. VII) entre el estructuralismo y el enfoque estilisico al estudiar en diversos escritores argentinos: A. Jasca, D. Viñas, B. Verbibley, Mujica Láinez, Bioy Camera, las implicaciones tanto estilística vono estructurales, de las formas tipográficas de relieve: versales, parêntesis, comillas, mayásculas, etc., que instrumentan en ciertos essos relaciones temporales en el relato y denotan tumbién la búsquada de efectos expresivos, la voluntad de estilo.

Este trubajo evidencia una vez más dentro de la fecunda trayectoria del autor, la amplitud de sus conocipiento teóricos, el equilibrio de la reflexiones y la ecuidad en el análisis tertual. Demuestra en fin, en amenidad y lógica no desmentidas, la conveniencia de integrar los aportes motuamente marginados por disciplinas de distinta marginados por disciplinas de distinta en esta de la estructuralismo y la estálistica y de reivindicar los procursores que la crictura de la continua de la estructuralismo y la estálistica y de reivindicar los procursores que la crictura de la continua del continua de la continua del continua de la continua del continua de la continua del continua de la continua del continua de la continua del continua

#### GARASA, DELFÍN LEOCADIO, Literatura y Sociología (Troquel, Buenos Aires, 1973), 302 pp.

Hay dos direcciones en el estudio de la relación literatura-medio social: 1) De la literatura el la rociedad; seguida por el sociologo, e quien importa la compensión del momento social, simulto do la literatura un apopo para este objeto. Il) De la sociedad a la literatura: preferida por el critico literatio, que busca en el estudio de los condicionamientos sociales una mejor intelección de la obra. Por ello, débuse efectuar un deslinde de campos previo al análisis de la compleja relación li-textum-sociología.

Distingue el Dr. Carasa: a) "la investigación especificamente sociologica" que toma la obra literaria como un dato más para sus pesquisas. b) "la interpretación o estimación de la obra literaria según pautas que inciden en su connotación social". c "la aplica-

ción de métodos propios de la sociología a distintos aspectos del hechología a distintos aspectos del hecholiterario" (Cap. I, pág. 12). El autorconsagra sus estierezsa al homedamiento en la segunda de las direcciones mencionadas, pero alude también a la primera (cfr. fin del Cap. 1) y presenta, cfr. Cap. II), un penoruma de la sociología de la literatura, que opeaco n métodos e interetes sociológicas, aunque existan trasvasamientos frecuentas hacia la critica literaria de orientación sociológica y sus investigaciones nos elimites sigenpre a la periciente del hecho literario. El capítulo pricciólógica (une puntualira "el condicionamiento social en los temas, seniuos, forma o estito de las obras literarias", Cap. II pág. 17), desde Vico a Cuyau. El IV evalua licicidamente los a Cuyau. El IV evalua licicidamente los

aportes de Marx y Engels a la critica. sociológica del arte y la literatura, lo cual permitirà al autor exhibir luego las esquematizaciones hechas por gran parte de la crítica rusa. De ella trata el capitulo V, que estudia, entre otros criticos, a Plejánov, y también a perso-nalidades políticas como Lenin y Trotsky. Observa allí el autor cuándo una cierta objetividad estética se sobrepone a la dogmática partidaria y/o a los intereses de la acción. El VI se dedica al libro "The Great Tradition", de Granville Hicks; el VII se ocupa de la crítica sociológica italiana, de Grams-ci a Della Volpe. Los capitulos VIII y IX tratan respectivamente de dos grandes figuras de la critica sociológica: Georgy Lukács y Lucien Goldmann. La travectoria de Lukács se rememora desde sus comienzos, tanto en sus etnpas de mayor acotamiento al "dogma" como de relativa independencia. El autor ofrece una ponderada crítica, reconociendo su agudeza perspectiva, la indole crucial de sus planteos, la seriedad de sus conocimientos y refleniones, y censurando su entremo re-chazo del formalismo, su concepto de la "perspectiva" del autor realista, su actitud frente a la vanguardia, su desconocimiento, en suma, de la autonomia formal de la obra literaria. En cuanto a Goldmann, destaca el Dr. Garasa su afirmación de la prioridad del valor estético y de estructuralismo genético -que considera como un gran aporte-, sus estudios sobre Racine y Pascal y sobre la sociología de la novela. En las Conclusiones, por último, señala el autor vicios usuales de la crítica sociológica que motivaron su descrédito (como el mecanicismo y el olvido de la peculiaridad del proceso artistico), y la existencia de otras tendencias críticas: la sacralización del arte, el culto de la Belleza pura, que obstaculizaron su difusión. Reprocha ademas, tanto a Goldmann como a Lukács, la selección previa de ejemplos prestigiosos, por lo general sólo aque-llos que les permiten aglicar sus métodos, la preferencia por la literatura y el abandono de otras artes donde les resultaria más difícil probar sus tests, Propone, finalmente, como pautas pa-ra una bien calibrada crítica sociológies: a) No olvidar la especificidad de la obra de arte, su legalidad y sus es-calas aniológicas particulares, b) Can-siderarla en su totalidad, no sólo en sus aspectos parciales, c) Tener presente que la obra de arte genuina se resiste a agotarse en la emplicación conceptual, d) No limitarse a la "apli-cación metodológica de premisas con-ceptuales ni de definiciones más o menos degmáticas" (pág. 271), e) No imponer desde fuera las conclusiones sociales sobre una obra de erte sino inferirlas desde dentro de ella, Estas reservas no intentan desestimar la necesidad de una crítica sociológica sino colocarla en la posteión que debe ocuper. Insistir sobre la especificidad de la obra de arte, advierte el autor. "no implica proclamar su autonomía incondicional, no supone su concepción como actividad aérea" (pag. 268). La crítica sociológica se ceniría pues, sabiendo ya lo que no debe hacer, a "discernir las actitudes, las conductas, las ideologías, los arraigos y las evasiones que, al nivel del individuo creador, pululan en una sociedad dada y cuyas convergencias y antagonism condicionan el proceso y el resultado de la actividad artística" (pág. 272). La conclusión se completa con el comentario de algunas incursiones de la crítica sociológica en la poesía lírica, la narrativa y el teatro (pp. 273-96).

Personalmente, creumos que este libro, documentado con una profusa bibilografía y fruto de una seria reflestóm que equilibra esticosmente el análisis y la sintesis, constituye un excelente estudio de la crítica sociológica y una criterios evaluación de esta tendencia que timiza polémicas ha despertado. El estilo expositivo evidencia, por su parte, la amendad y claridad habituales en el sutor. — MARÍA ROSA LOJO CALA-TRAVA DE SEUTES.

#### FILOSOFÍA DE AMÉRICA LATINA

REST, JAIME, El laberinto del universo, Borges y el pensamiento nominalista. Ed. Librerías Fausto, Buenos Aires, 1976, 201 pp.

Este libro -verdadero hito en la bibliografia burgiana- puede desglosarse en varias postulaciones fundamentales: I) En la obra de Borger existe une interpretación unitaria y coherente del mundo y el hombre, no obstante el rechezo de su autor hacia el pensamiento sistemático. II) El sistema imlicito en la obra borgiana se inscribe dentro de una tradición filosófica que pera por el nominalismo y continúa en el empirismo, el positivismo, el pragmatismo y la filosofía del análisis lógico. Esta corriente se vincula con el principio liberal de tolerancia y con la mística. A la gnoseología nominalista borgiana corresponde una antropología existencial que concibe al hombre como un ser alienado en un mundo cuyo orden, si existe, es inhumano e impe-netrable. III) La crítica gnoseológica borgiana se une a una crítica del lenguaje -sistema arbitrario, abstracto, parcial, ambiguo, artificial, imperfecto, incapaz de expresar la complejidad de la más infima percepción y menos aún la naturaleza última de la realidad, que condiciona al conocimiento. IV) Borges considera la filosofía en general, la metafísica y la teología en particular y hasta la ciencia, como sistemas de conteturas arbitrarias, pero, a diferencia del positivismo lógico, no intenta sanear el lenguaje —Borges radicaliza la tesis del neopositivismo, considerando que toda categorización lógica es arbi-traria y que es imposible salir del circulo desrealizador del lenguaje—, sino que reivindica sus posibilidades estéticas, juzgando las filosofías del pasado, en vez de despreciarlas, como eximios ejemplos de literatura. V) La negación del pensamiento sistemático no supone la de la experiencia religiosa ni tam-poco la de la necesidad filosófica de interpretar el mundo. VI) El lenguaje no posee aptitudes cognoscitivas pero sí una extraordinaria gravitación en la existencia humana, una mágica fuerza persuasiva. Es capaz de prestar convincente verosimilitud a lo que nunca ha sido, y de desrealizar hechos y figuras concretas. El bombre es un "animal concretas. El hombre es um "animal lingüístico", "incapaz de sobrellevar in-talectualmente un exceso de realidad"

(pág. 111), atrapado en un ámbito no-minal al que traspone su experiencia del mundo que deja de ser lo que es ni bien se enuncia, para convertirse en entidad abstracta, funtasmal, ficticia. VII) No obstante su carácter desrealival) No obstante su caracter concentra zador, el lenguaje abre un acceso a la realidad por medio de la metáfora. Aca-caso la obra borgiana, señala Rest, ten-ga el propósito único de descubrir esa metáfora imposible que "sirva emetamente para sugerir la compleja, múltiple e insustituible perfección de lo concreto e individual" (pág. 161). VIII) Por su valorización del poder metafórico del lenguaje como acceso a la reali-dad absoluta, Borges se vincula a la tropologia mistica. IX) Puede deslina darse una "poética" borgiana que sos-tiene: a) La autonomia de la literatura, inabordable por pautas extrinsecas. b) La existencia de una "lengua poética universal" con sus leyes combinatorias, constituída por un número limitado de metáforas o arquetipos imaginativos que cada autor original propone de una forma nueva. Rest sefiala el entusiasmo suscitado por estas ideas en la "nueva crítica francesa (pág. 134). X) Borges condena la literatura realista entendida como "un reflejo veraz del mundo"; una de las fuentes de su pensamiento es justamente la disgre-gación del realismo literario del siglo XIX. Su ideal de ficción supone: rigor enunciativo, unidad formal, intención metafórica que construya una obra "capaz de una infinita y plástica ambi-guedad" (pág. 145). XI) La obra de Borges se sitúa dentro de las indagaciones contemporáneas del silencio -esa imposibilidad (descubierta principalmente por la mística y el nominalismo. que en ello se emparentan) de hablar sobre una realidad que permanece fuera del lenguaje. Los místicos lo reivindicaron y se dieron a la poesía en caso de querer expresar su experiencia. Los herederos contemporáneos del nominalismo lo reclamaron, pero se vieron frente a la necesidad de superar el silencio casi absoluto que sus exigencias lingüísticas imponían al uso verbal significativo. Los artistas actuales postulan desde su obra la inutilidad de la palabra o afirmen toda expresión poética como una forma de silencio pues de ella está ausente la realidad que se intenta metafóricamente sugerir. Învestigadores y filósofos de toda orientación pugnan por hallar una salida que quizá no exista. De estas inquisiciones. la borgiana es calificada por Rest como una de las más sagaces y apasionadas, XII) En Borges se unen: el silencio nominal: la impotencia discursiva del len-guaje para penetrar la realidad, y el silencio místico: el callar ante la inefable realidad absoluta que entreven, en momentos límites, algunos personajes de sus cuentos.

Quisferamos destacas el enorme valor de esto aporte tanto para la critica literaria como para la filosofía; el autor, avalado por una seria formación filosofía, ha sabido captar la problematica profunda de la obra borgiana, conectarla con sus más remotas tuentes de pensamiento, insertaria en una problemática actual afín. Los tentro—es utilizan fundamentalmente, pero no serio, los edinados hasta el 1600—han sistemamentalo con rigo de de dans labor de unuchos años, cimentada en la emegocional penetración y el sólido conocimiento. — MANÍA, ROMA LOJO CALATRAYA UR ERUTER.

ASTI VERA, CARLOS, Arte y realidad en la estética de Plotino (San Antonio de Padua, Bs. As., Ediciones Castañeda, 1978).

Carlos Asti Vera señala ya en la introducción la ambigüedad intrinseca del término "estética", que se puede considerar tanto como ubicación del rango ontológico de la belleza en la totalidad de lo real, como un cuestionamiento acerca de la esencia del arte. Esta bifuración temática en menos injante en Plotino que en Platón, del que Plótino toma, entre otras cosas, de concepto de "kalokagathia", término intruducible, que significaria la identidad de Biera y Belleza, y que remonidad de Biera y Belleza, y que remonidad de Biera y Belleza, y que remonilante.

Asti Vera señala que las teorías modernas, o ponen chasis en el aspecto cognoscitivo más que en el ontológico, o consideran el arte como instauración de nuevos entes en la realidad, ampliando así su horizonte. Ambas posiciones terminan considerando la belleza como un ornamento prescindible.

En cuanto a la doctrina de la Bèlleza, en Plotino es indudable la influencia de Platón: "Le Belleza es el resplandor de la Verdad". Estas palatras las cita Asti Vera, después de largas críticas de texto cuyo eje es Brebier. La doctrina ontológica de la Belleza en Plotino termina con la kalolugathia platónica.

En cuanto a la teoría del arte, ha-

bría dos simultáneas, tanto en Platón como en Plotíno; una que se refiser al carácter minético, y otra a su carácter de revelación simbólica de la realidad trascendente, a la cual ambor le conceder gran importancia. En este nismo capítulo (el tercero) Astó Vera dedica un analisis tanto al artista como al contemplador, completando así la visión que tiene Plotíno del arte, a tante pera uno corto, el arte tiene un carácter iniciático.

Hay sin emburgo un "territorio de encuentro entre la doctrina de lo bello y la teoría del arte", y es la bello-za artática. Así la belleza artática se constituye en el puente único y esencial entre la doctrina de lo Bello y la teoría del arte porque, como reflejo de lo bello inteligible, "inserta a la doctrina del arte en la teoría de la belleza". La belleza del arte en puente "en un dobte sentifio: como concepto, entre la doctrina del arte y la doctrina del la tel y la doctrina del la tel y la doctrina del arte y la doctrina del la belleza, y como realidad entre la bello sensible y lo bello inteligible", entre lo particular y lo Universal.

Pero en la astética plotiniana pesa una tremenda condena dentro de las jerarquias del sistema y su localización. En la totalidad de los niveles de la belleza, la belleza artística está sobre la belleza sensible, tanto cósica como corporal, y pertensee al ámbito de la belleza no-emithle; más su lugar se ve sobrepasado por tres niveles más: la belleza da laña, la belleza intellgible, y lo bello o la belleza última. Azi la belleza artística est un camino individual (no sei atocial) para ascenindividual (no sei atocial) para ascenplandor del Absoluto. No es lugar para detocerse, sino lugar de trianito. Camino de iniciación.

Del capitulo seis al ocho se desarrolla un estudio comparativo donde Asti Vera analiza desde un enfoque histórico las relaciones entre Plotino y el Oriente, sobre todo las doctrinas hinduistas y budistas. Afirma aoui el autor que habría, si, una estructura común entre llorino y Orlenta, pero que estas estructuras no suponea in-luencias directos sino que serían analogias referidas a una misma actitud expiritual. Hayan estrático o no contectos bistóricos, la perspectiva metapiaca en lo que sigualmente les pertaciones de la comunidad d

Este libro de Carlos Asti Vera es claro, de agradable lectura y serio, alvo es esto suficiente? Mi reconocimiento al autor y e la editorial por ofrecenos un testo correcto. — REENE CUPPÉ.

POCHTAR, RICANDO, "Regle et cause dans l'analyse du langage", en Systèmes simboliques, science et philosophie, Editions du Centre National de la Recherche Scientifique, Paris, 1978.

La falta de rigor caracteriza el empleo de la noción de regla en los es-tudios lingüísticos. Tal imprecisión se refleja en una diversidad de usos —de la cual Pochtar expone una muestra muy ilustrativa— que no puede ser re-ducida a un núcleo de sentido compartido; si se explicitan en cambio los diferentes contentos de aplicación del concepto, es posible distinguir: a) un sentido algorítmico, correspondiente al marco formal de la teoría gramatical; b) un sentido en que las reglas pueden denominarse convenciones (reglas pragmático-semánticas), correspondien-te al marco descriptivo propio de la filosofía del lenguaje; y c) un sentido que surge del contento de los estudios paioo y anciolingüísticos, es decir, en el marco emplicativo de las ciencias empíricas. Es este último empleo el que resulta esencialmente oscuro,

Al igual que en otros trabajos antiniera supue ("Tooris del lenguaje, técnica y hilosofia", Cuademes de Flooris, Nº 18, Bs. As, 1972, "Sobre el aspacto creativo del uso del Ienguaje", Ecritos de Fidorofia, Bs. As, 1978), Po hira dirigo su critica contra ciertos francoicas. El problema deriva de la cemcial "ambiguedad epistemológica" de la teoría, pue ca pesar de atribuirse el status de disciplina teórica, "formal", el generativismo se extiende sobre el marco explicativo, proponiéndose como un primer estadio hacia una explicación completa del comportamiento lingüístico, y sobre el marco descriptivo. Resulta de ello un pasaje insensible del primer sentido mencionado a una interpretación psicológica de la noción de regla que le confiere un significado cuasi-causal; esta pre-tendida utilización explicativa —o "foralmente causal", pues la noción guara a la vez su sentido algoritmicodesemboca en una impasse epistemológica. Con el propósito de superarla, se recurre a un "uso normal" del concepto de regla de lenguaje: tal uso se opone, en efecto, a toda explicación por leyes, hipótesis o causas.

Sobre la base crifica que este uso provee, Pochtar señala, entre otros problemas, la dependencia de la nocido de regla de una perspectiva "mente-lista" en el geometivismo, que en virtud de su polo "fisicalista", justifica una función causal o cuasi-causal de las reglas de la gramática al asimilarles a los términos teóricos.

Esta perspectiva —a la que se ha sugerido denominar "análisis funcional"— tropleza con dificultades sefialadas en el interior del propio generativismo: ligada a la construcción de modelos de simulación, legitimos dentro del solo marco explicativo para dar cuenta del comportamiento lingüístico (u otros), al extenderse la teoria generativa sobre el contexto descriptivo o filosófico termina por provocar el rechazo de toda emplicación psicológica (Katz) y de la asimilación de la comunicación lingüística al comportamiento de las computadoras. La aprozimación al modelo de simulación debe rechazarse porque no existe un análisis del conocimiento construido en el marco fisicalista, lo que equivale a de-cir que falta una teoria fisicalista de la noción de regla.

Dificultades paralelas resultan de la aproximación alternativa a la del modelo de simulación, apoyada en el supuesto de la analogía entre hablanteoyente y lingüista, y según la cual los procedimientos del segundo que permiten engendrar las frases de una cierta lengua valen como paradigma ade-cuado de la "competencia" del sujeto lingüístico. Especialmente penetrantes resultan las observaciones críticas de Pochtar respecto de la analogía en cuestión, como por ejemplo, cuando muestra por qué es inconsistente proyectar las condiciones contingentes del procedimiento científico sobre la situación del sujeto. La analogía se revela asimismo insuficiente al aplicar el mismo criterio que guiaba la crítica de la equivalencia funcional, y según el cual es preciso recurrir al uso normal de la noción de regla mencionado antes; la descripción de lo que una regla es en este caso resulta aplicable al procedimiento del lingüista, pero no al del hablante, o supone situaciones que sólo valen como ejemplos de un empleo metafórico del concepto de regla, incompatible con el pretendido alcance explicativo del mismo.

Para una estimación justa de los alcances de la "revolución" chomskiana en el terreno de la lipgüística y para la necesaria fijación de los límites de la teoria, resultan induablemente valiosos los análisis practicados en este caso por Fochstar en torno a la noción 
de regia, que evidencian una aguda 
perspectiva crítica, sai como un concimiento preciso de los desarrollos teóricos y de las diacusiones más actuales 
suscitudas por el generativismo. Las 
dificultades que rodean el tema debatido, por otra parte, no pueden ser subestimadas; pero el lector encontrará 
indicaciones útiles en las frecuentes referencias bibliográficas que desde el 
testo remiten a las fuentes que alimentan la discusión.

El recurso al uso normal de "regla" ligado a la filosofía de los actos de lenguaje, a fin de superar el obstáculo epistemológico creado por el generativismo, resulta indicativo del valor que el autor adjudica en general a dicha perspectiva filosófica. Si, como se sefiala, la aclaración del punto cuestionado tal vez deje abierto el camino hacia "un análisis positivo del concepto de convención" (p. 113), resta esperar el aporte que otro trabajo de Pochtar de próxima publicación (aludido en una nota a pie de página) haga a este tema. Pues resulta claro que la via de las dimensiones pragmático-semánticas aclaradas por la filosofía de los actos de lenguaje representa una contribución decisiva para la propia indagación empirica. A su vez, la posible integración de los diferentes tipos de investigación que recaen actualmente sobre los fenómenos lingüísticos deman-da —como Pochtar ha sugerido en otra oportunidad- la atención y vigilancia de la reflexión filosófica.

Por traturse en esta sección de los aportes de la filosofía latinoamericana, queda reservada para otro momento la reseña del resto del volumea, que abarca otros trece trabejos también elaborados por investigadores del Seminario de Epistemología Comparada de Alzep-Provence del C.N.R.S. — ALEZA.

PAEZ.

### DOS OBRAS DE FÉLIX SCHWARTZMANN

Félix Schwartzmann es actualmente profesor de Filosofia e Historia de la Centra de la Facultud de Clenicas de la Universidad de Cinile. Ha publicado valicose ensayes sobre epistemología y ha concluido una obra (aún inétida) sobre El Discurso del Método de Etanteia. Autor de un pensamiento original, crecido en al intentor de una dilatada información Iniciónica, Félix Schwartzmann hiem merece ser estudiado como un verdadero filósofo por la penetración y amplitud de sus investigaciones.

Comentaremos aquí sus dos obras más importantes. El Sentémiento de lo Humano en América y Teoris de la Especión. Mérito central de ambas es la propuesta de erigir lo interhumano (los diversos modos de vivir la presencia del otro) como principlo hermeseultico que permite comprender la versibilidad histórica de fendemenos culturales tan diversos como el arto, el conocimiento de la naturaleza, la percepción de sí osa formas el de vínculo social. En la resterá que sigue espondremos las ideas cestrales de los libros de Félix Schwartzmann, sin tomar en consideración —por razomos de espacio—múltiples conesiones que caba estálair en el seno de los mismos y también respecto de otras obras de antropología filosófica que aluden a problemas semejantes desde perspectivas distribas.

#### El sentimiento de lo humano en América -

El primer tomo de esta obra fue publicado en 1950, el segundo en 1953, ambos por la Universidad de Chile. En este memento la Editorial Andrés Bello incluye entre sus planes editoriales la reedición del libro de Schwartzmann.

Aunque se trata de un trabajo de juventud, su autor no ha caído en dos vicios hacia los que se deslizó frocuentemente la teres intelectual latinosmericana cuando ensayó indagar sobre la naturaleza de lo americamo del sur: uno es la fololización de un supuesto "Ser emericano"; el segundo es practicar este culto con la frasco-logia del marxismo. Quienes han vivido la esperiencia argentina entre 1970-1973, por ej, han sido testigos de esa minuciosa degradación o la chilena entre 1970-1973, por ej, han sido testigos de esa minuciosa degradación del pensamiento en ideología. Motivado por intereses filosóficos genuinos, Schwartzmana buscó en otras canteras —trabajosas, profundas— los materiales que perfilan la espiritualidad del hombre de América del sur.

Su antropología se propone descifar el senido latente en las conestines que el hombre establece entre prijemo, numdo e inagem de si mismo. Se trata de tres instancias originariamente vinculadas. La antropología filosófica deberá poner en descubierto la findole de esa vinculación en cada caso. Porque lo intimo sólo se actualiza ante lo cancebido como paturaleza y como prójimo. Y es inherente a la constitución de esa interioridad peredicida un impulso de identificación con aqualla esterioridad. ¿Oné es, pare el latinoamericano, aquello frente a lo cual ru intimidad as actualizar ¿Qué es, pare el latinoamericano, aquello frente a lo cual ru intimidad as actualizar ¿Qué es, pare el latinoamericano, aquello frente a lo cual ru intimidad peredicida un considerado de latino de latin

Pero al temer éste por centro de su mirar exterior a un otro no mediatizzado, al ayumbar su anhelo em dirección del prófimo, no consistirá su estoticismo en una resignación ante el cosmos. Su estoticismo es un estoticismo en una resignación ante el cosmos. Su estoticismo es un estoticismo de lo insemenda de un anatumiento de lo insemenda que rige las relaciones humanas; del hombre menta coya legitimidad ordina el curso del accusteores social." No es trata de acette la fatalidad del curso del mundo, sino la fatalidad del orden de lo humano. Es la resignación ante la esperanza que se frustra, el obvido del amigo, la promesa incumpilda. Y no hay forcosamente pasividad en esa obediencia. En el gaucho Martio Fierro, por ej, su desmedida segunidad llega al límite de experimentar como acorde con el destino humano el soberbio no querar dominarse. El coraje, en este caso, expresa una suerte de autosacrificio, un rendirse (donde la ebirciad del auror propio no está ausente) a la inevitable destrucción del otro o de sí mismo. Porque fallido el impulso hacia la unidad con el mundo (cuya entraña es lo humano), quebruda la dirección del encuentro con el otro, el anbalo inicial pierde su brijula. Y un modo de cicatrizar esa berida por donde estencia para los objetivos, signaría sen intenno de "alcasora la unidad con el mundo cometendo todo sósero de estados diregidas comira si mismo. Por al entro acetta de propio la consigi. Una natura de equilibrio se conforma a diatrascendencia a la hombria. Un herotemo demachido, donde el poderio personal se fuga bacia lo tilimizado, conoblece el destino inconstante de un Martín Fierro. Desde esa austera soledad, montada en la sgressión contra si mismo, brotará la indi-ferencia acerca del propio destino.

No en la tristeza, sino en ese "anhelo sin fe", ha de verse lo trágico en el americano del sur. El fracaso de ese impulso por resunir lo intimo con el curso exterior en el marco de un sestido afin a ambos, es seguido a veces por el autoni-quilamiento, la desestima de si. La tristava y una pasiva resignación, en este caso, es la huella dejada en el ánimo por ses insustiercho aubaleo de prófismo. La soberbia cede su lugar a la hostilidad o a la desconfianza. Lo fittimo se carga de una inestidado por si y la suspicacia motivada por el desencuentro con el otro. En esa intimidad desgarrada ceha ralces la tristeza del lathosamericano. No sparceo al hi to rágico en plenitud. Pues la tragedia supone actividad, resistencia activa contra un sino aciago". La experiencia de lo trágico, pues, se perfili mas delarmenter cuando este hombre ensaya superar esa inestabilidad eo una visión unitaria entre intimidad y ruudo; cuando recurre al "mito de sa ilinitada fortaleza persucal"; cuando, en fin, vive en el "anhelo sin fe", en una suerte de sotivismo que ejercita la huida del yo para buscar la unidad de su existencia con esa resbaladaza certerioridad.

El actuar extraviado del latinoamericano se presenta como una huída de si; expresa el intento de conjuvar aqualla instabilidad interior. Pero, claro está, en est desorden acabará por reconocer él mismo at impotencia para configurar significativamente la realitad. Huyendo de si, este hombre procura encontrar un sentido (presentido en su fuerza más que en su forma) en un ciego activismo. Y como ese accionar es inestable, basta que lo advierto para que torne a virar sobre si. Pero esta vez con la sensación de un regreso sin esperanuas. Porque si en la fuga de si entraba la expectación por lo venidero, en el retorno a lo intimo aqualla experanua marchita dolerá bajo la forma de la desestima de si: "se desarrolla en él la inquiente certidumbre de no ser significativa socialmentes... tiende a menogreciare, a imaginarse inactual, desrealizado y como flotando muerto, vanamente, en el organismo social". Y canado intratos remonstra em negativa visión de si, suele cuse en una gimanaia política que declama enfáticamente "su decidida voluntod de despersonalizane, de darse integro a una vida vivida bajo el signo de lo impersonal y colectivo". Y en esa declamación ve Schwartzmann la negación de lo personal, "la certidumbre de estar, como individualidad, condenado a malograrse". En esa contradictoria entrega personal que implica la anulación de si mismo, allenta el fracaso de una acción así concebidad. Perope, dice Schwartzman, "E espiritu de la acción de una seción así concebida. Perope, dice Schwartzman, "E espiritu de la acción de una seción así concebida. Perope, dice Schwartzman, "E espiritude la acción de una seción así concebida de conference de Schwartzman, "E espiritude la acción de una seción así concebida. Perope, dice Schwartzman, "E espiritude la acción de una seción así concebida. Perope, dice Schwartzman, "E espiritude la acción de la mismo, altenta el reconsente de una seción así concebida. Perope, dice Schwartzman, "E espiritude la acción de la menta de la mismo."

se desvirtúa cuando se la concibe sólo como un medio; se resiente, entonces, de se desvirtas cussos se in concise soio camo un macio; se ramente, enconce, cierto formalistimo que neutraliza las energias espírituates de donde fluye. Ni siguiera resulta positiva la decisión de sacrificarse, de despersonalizarse; no puede serlo, por cuanto ella encierra una idea de la acción que de heche equivale únicamente a un transigir y no a un acto de smor que conduzca al sacrificio por la expitación de la actividad como valor supremo, como norma supraindividual que

aceptación de la actividad como valor suprezao, como norma supraindividual que manedande al orden de la vida personal, sia oponéessel. La esterioridad caracteriza a un accionar semejante. Exterioridad, porque no se ve en él una trabazón con lo intimo. Al comprobar en al mismo y en el prójimo sea exterior entrega a los grupos políticos, se fortalece en el americano del sur su desconfianza, su "generalizada suspicacias proyectadas abre la sustenticidad del prójimo". ¿ por qué ese anhelo de prójimo, el impulso por establecer contactos gonizon con el, acaba tantas veces alejandonos de ese prójimo? Dificil pregunta que sin embargo debe responderse si hemos de acercamos a la condictón del vínculo interhumano. Vesanos la descripción de Schovartzanam. Es propio del mism humano el desplazarse deste el objeto contampiado hasta la bisquesta del sentido que el desplazarse deste el objeto contampiado hasta la bisquesta del sentido que sobre el contra del mismo de seguidado de squello que tiene ante si (una minuta puramente "estrencial"), iria en sentido contrario al habitual cal mism "significo"). Porque el ver humano —como dice nuestro sutro en otra parte— es cabelmente un "trasver". Y es inherente a este trasver un inevitable dealismo: por un lado sparseo lo que cao bejo la minuta, por otro, como su reverzo, aquel sentido que si escanarsa se particularmente notable ca el caso del hombre. significado que en él encarna es particularmente notable en el caso del hombre. La presencia del prójimo, en efecto, revela una interioridad cuya naturaleza jamés La presencia del pròpimo, en electo, revela una interioridad cuya naturaleza jamais estaramos segures de comprender. Algo revela y algo coulta esa presencia. De abi esa sustre de inseguridad nationi ante el otro. La singularidad presentida en de se lo que se anhela. Pero toda classe de importancias naces del no suber si lo vis-lumbrado en esa presencia reconstruye finimente las motivaziones del otro. Un modo de cancelar la incertidiumbre es medicistar al otro, concebirlo como piembro indiferenciado de un modo de ser genefron. La singularidad de esa presencia de manora al regularidad como concebir de como piembro confidencia de la concebir de como piembro indiferenciado de un modo de ser genefron. La singularidad de esa presenta de manora si regularidad concebir de como confidencia de la confidencia del cidido de la concepta de la confidencia del confidencia del cidido de la confidencia del cidido del confidencia del cidido de la confidencia del cidido del El grave transito que hoy vivimos conduce a la subordinación del individuo a lo culectivo. El totalitarismo colectivista ejercita licidamente su desconfianza hacia el individuo, porque en este anida la posibilidad de lo imprevisto, de la desobediencia a la norma impuesta: hay en él el riesgo de lo singular. Esta via de mediatización, sin embargo, se agosta rápidamente. Y a pesar de la segundad que pueda ofrecer ante el otro, aviva toda suerte de sentimientos negativos hacia el prupilo yo por no haber logrado el vinculo buscado. "Hoy —dice Schwartzmann—en la sociedad contemporánea, el sislamiento, la impotencia, la soledad aumentan por un entraviado sentimiento de comen destino, de igualdad, que tal vez consigue rescater cierto grado de seguridad. Pero ello a costa de perder el espíritu de la commicación personal en torno a lo diverso e individual en uno mismo sin el cual, como hemos visto, no es posible la verdadera compañía entre los hombres.

Pero si este modo de vinculación colectiva con el otro erosiona el valor de los vinculos interhumanos, está claro que, en la otra dirección, la búsqueda de relaciones prístinas con el prófimo está sembrada de dificultades. Porque esto que Schwartzman afirma del latinoamericano es, seguramente, válido para la condición humans: "di mericano es de hambre que convive con su prójimo mirando hacia dos mundos. Porque su soledad es la visión de la realidad e irreslidad con que se le presenta el Individuo; es la aprehensión de esta peculiar desarmania que se ofrece a su sensibilidad: se siente solo frente a la persona ajena dado que detrás de esa imagen recela otra

prójimo tienen, a juicio de Schwartzmann, un origen común: una honda intuición del tú.

Imposible delinear siquiera, en los límites de esta nota, la multitud de análisis que pueblan las quinientas páginas del hibro. Contemporánea de importantes obras

#### JORGE ESTRELLA

de antropología filosófica, ésta procura eludir el esquematismo, la formalidad que signa a muchas de ellas. Su empeño es arrimar el pensamiento a esa huidiza realidad que es el hambre sia secar su viva presencia. Las sugestivas descripciones de la mirada, el comportamiento amoroso, el temor al ridiculo, por ej., testimunian la fina sensibilidad de su autor como la calldad de su vuelo teórico.

#### Teoria de la expresión

Publicada en Ediciones de la Universidad de Chile (Seix Barral, Barcelona, 1967, quinientes páginas) esta obra mereció el premio "Andrés Bello" otorgado el mismo año de su aparición por la Municipalidad de Sentigo de Chile. En el Sentimiento de lo Humano en América había señalado Schwartzmann

la importancia de un acidissi de los feminacos est simences incluis sensanos escuevarizanam la importancia de un acidissi de los feminacios expresivos para comprender una cultura deda. Concendido de la intima trabastico que víncula lo fisiognómico con una imagen del mundo y una valoración particular de lo homano, este autor propuso (y efectivo en gran medida) poner de manifesto las coneciones de sentido que median entre esprircialidad de convención en esta esta esta periodicidad de la convención de la convención de la convención en en la convención de la convención de la primera dora, de un herpo, se trataba de un procedimiento empleado para descirar las motivaciones del latinoamericano. En ar Tronta de la Expresión entra la intendión más general de encontrar un fundamento para ese procedimiento, de construir una teoría del becho expresión en su más amplia universalidad.

hecho expresivo en su más amplia universalidad, un un su construir de la const

lo trasciende.

En correspondencia con ese modo de ser del hecho expresivo ("ser a través de"), el hombre es entendido como un ratresador de significaciones, como un ser que min" a tavés de". En el la expresión logra compleja plenitud; por un lado su intimidad se expresa significativamente, por otro él mismo descubre significados en los datos del mundo, del prófimo y de sí mismo. En esta perspectiva, el mundo aparece poblado de formas expresivas que incitan al hombre a desentañar su sentido. El lenguale que emplesamos para esa comprensión marcaria también los limitados. El enguale que emplesamos para esa comprensión marcaria también los limitados. El enguale que emplesamo para esa comprensión marcaria también los limitados. El enguale como medio de accesso a la malidad. Per entenaria de historia seguificativo destro de casa límitas, pero tales limitas para en evela en horizonte significativo destro de rau límitas, pero tales limitas auguran al mismo tiempo la posibilidad de trascenderios, de "ver a través de" ellos otro dominio de significando de lo real. Perque en la ambigiedad ontológica del-lenguaje como hecho expresivo reposa su doble condición de "revelar limitando y de limitar revelando".

Luego de revisar la historia de la fisiopnómica en sus momentos más significativos (Aristóteles, Lavater, el romanicismo, Darwin) y de apunbar sus debilidades teóricas, Schwartzmam propone encarar el estudio del "rellejo de la existencia en la expresión, no mesmo que el influjo de ésta en aproella". Una tares semejente

#### FILOSOPÍA DE AMÉRICA LATINA

implica severus dificultades, entre otros motivos porque —contra lo que creia Lavaler— no stempre se posible asignar un significado univoco a lo espresivo (piénesse en la risa o el llanto, por el: cada una de ellas puede modificar un rostro bajo estados de ánimo contrapuestos). Particular importancia concede Schwartzmanu al fenómeno de la autognosis y a sus vinculaciones con lo expresivo y el emasscaramiento. La obra de arte que procura revelar ese autoconocimiento (el autorretrato, por ej.) no se limita a tradiçar en otro medio (lo pictórico) algo ya configurado interiormente. Mucho más que eso, la obra inaugura significativamente la interioridad busendo.

"Supone este análisis un retorno hacia el viejo dualismo filosófino, que deja furm de toda compressión la intuición de la unidad personal? El dualismo ortiginario que revela el hecho expresivo, a juicio de Schwartzmann, no debe asociarse al dualismo notológico de un Descartes, por ej. "Dento y fuera, cuerpo y alma no implican, entonces, órdenes de ser irreductibles y acotados... En el momento en que se produce la atteriorismición expresiva se despierta un sentimiento de anti-teste entre el yo y el cuerpo—que el observador percibe como el forsar que remiste al dentro—por que deriva de un anabio de evadiras de la corporacidad, de un impulso de travenedencia, antes que de la antichesta inconciliable de un porte, on ha de verse en ello un rasgo regativo. Porque el gracias a esa limitación que la expresión creadora puede realizarse. Sóto entones la expresión creadora puede realizarse. Sóto entones la expresión creadora puede realizarse.

En esta obra madura, esclarecedora, el lector encontrará indagaciones que van desde la búsqueda de lo expresivo en la plástica y la literatura universales hasta su nastreo en la mistica, la ciencia y lo fantástico. — JORGE ESTRELLA

#### LARROYO, FRANCISCO, Filosofía de las matemáticas, Ed. Portúa S.A. México. 1976.

Se trata de un texto en el que, según palabras del autor, se intenta tanto una indagación epistemológica de las matemáticas ("esencia, formas y limites de sus principios") como un análisis axiológico ("su vocación y sentido en la cultura humana"). Todo ello efectuado en forma amplia y sistentática.

A grundes lineas el libro está dividido en tres partes. En la primera se efectius un breve pero erudito racconto de la historia de esta ciencia desde sus primeras manifestaciones en Oriente y Grecia basta los últimos desarrollos del siglo XX. Como es lógico, la exposición es sumamente general, pero de todar modos consigues su objetivo al dar un panorama de conjunto de la historia de la disciplina. Particular atrención se presta al surginiento y desarrollo del cálculo infinitesimal; este tratamiento, algo más estemas y escrupuloso, puede, efectivamente, interesar a un lector más especialismo.

La segunda parte es el meollo del texto. Consiste en dos secciones. En la primera se abordan los aspectos (lógicos, metodológicos y epistemológicos de las matemáticas. Puedo hallarse aquí una descripción somera de casi todos los problemas y polémicas surgidos en este campo; qué es la matemática y que disciplinas las integran, sus principales corrientes filosóficas (logicismo, intulcionismo, etc.), natunieza de sus entidades, carácter de la verdard matemática, la relación de la matemática con la realidad, etcétera. En un marco en el que predomína la mención secueta sobreanle la atención especial prestuda al método atomático.

En la sección segunda el autor indaga la influencia de las matemáticas "en la cultura, la conorpción del mundo y de la vida". Entre otros aspectos resalta su incidencia en la imagen que el hombre se ha formado del universo y aborda la debatida cuestión del progreso científico. Pero, ún doda, el tema que más atres a Larroyo es la chicidación de la relación entre las matemáticas y el pensaniento técnico, no lo cual el autor bueza, de algún modo, contrarrestar la vigente "besteria en

contra de la técnica". En oposición a este punto de vista sostiene, con Ortega, que "el hombre empieza cuando empieza la técnica".

Finalizando, resulta de interés la transcripción de protocolor atimentes a las cuestiones debatidas. A allo está dedicada toda la tercera parte. Pueden hallarse aquí fragmentos de Platón, Aristóteles, R. Bacon, Oresma, Galileo, Descartes, Newton, Kant, Boole, Frege, Poincaré, Russell, Carnap y otros. De este modo, el lector interesado encuentra reunidos textos que, a menudo, no resulta fácil hallar aún por separado.

El texto de Larroyo tiene, pues, todas las características de una empresa enciclopédica. Perderá su tiempo el que busque aquí aportes originales o el exames riguross y exhaustivo de alguno de los texas mencionados. Tal como Larroyo señala "no son pocas ni precarias de contenido las obras existentes sobre la materia, sensia no som possis ni precanas de confenulo las obras existentes sobre la mahria. Las hay en buen número y, algunas, de amplio desarrollo y/u criginales. Fero, añade luego aludiendo a su propio mérito, no escomún encontrar trabajos de carácter sistemático que desenvuelva metódicamente sel los tenas epistentológicos como los temas axiológicos?. Efectivamente, este temb, reductado en forma clara y didáctica, resulta recemendable a todo aquel que quiera disponar de una otra de canquila elemental, pero sumamente completa, tanto de la historia de las matemáticas como de las discussiones filosóficas a que ha dedo lugar. — cutarvo L. MAQCÓS.

ESTRELLA, JORGE, La inducción - I. El análisis tradicional (Ed. Universitaria, Santiago de Chile, 1978, 90 págs.).

El trabajo del profesor Jorge Estrella tiene por objetivo seleccionar los textos clásicos, desde Aristóteles hasta Poincaré, pasando por Bacon, Mill, y Russell para contrastar y a la vez mostrar el nevo histórico de la teoría de la inducción.

Advierte que el tema de la inducción puede ser tratado desde diferentes ángulos. En su trabajo divide la exposición en tres planteos centrales: 1) Analiza cual es el mecanismo lógico de la inducción, tratando de poner en "descubierto cual es la forma de los argumentos inductivos, el modo en que la conclusión se vincula con los datos de observación".

En este punto aborda a tres clásicos: Aristóteles, Bacon y Mill. Empone cómo en Aristóteles la inducción es un procedimiento opuesto a la deducción en lo que es refiere a que "la primera astiende del conocimiento singular a lo universal y la segunda de lo universal a lo particular". A la vez aclara, apoyandose en diversos passies de la obra aristotélica, que ésta estudia la inducción como proceso que se inicia en la sensación y culmina en el concepto general.

A su vez en otros pasajes Aristóteles describe a la inducción como un mecanismo que puede asimilarse en un sentido a la deducción silogística. Se trata de instituto que pouer summarse en un seminor a la descrictoria allogación. Se tutat en la inducción por enumeración completa, que parece ofrecer el conocimiento previo para la delucción silogística (sea este el silogismo en sentido estricto o en su versión de silogismo inductivo)".

Luego analiza las posiciones de Bacon y de Mill. Sobre el primero afirma que a pesar de erponer criticamente sobre la "Inducción por simple enumeración" no logra Bacon franquear la barrera entre la escolástica por él criticada y los tiempos modernos. Una de las causas analizadas en el libro es el poco conocimiento de las ciencias alcanzado por Bacon.

No ocurre lo mismo con Mill, a quien se le debe "la versión clásica del meca-nismo lógico que ha de seguir la inducción". Para corroburar ésto cita los cinco cánones de Mill que nos da este enfoque clásico, no sin antes dejar aclarado la importancia que tuvo Bacon en la fundamentación de estos principios.

2) ¿Cuál es el fudamento de la inductión Estamos ante un problema meta-físico, pues con la pregunta sobre el fundamento de la inducción e quiere saber si la naturalezat tiene alguna propiedad que legitime las conclusiones inductivas".

En otras palabras, sohre qué bases reales pueden apoyarse las generalizaciones y

de fundamento de verdad itenen "uuestros jurios generales sobre la naturaleza". Es en este punto, que desde la metafísica, concurren des posiciones para intentar una respuesta. La primera sostiena que si la realidad posee en é minna una racionalidad accestible a nuestro entendimiento, que el curso del mundo no está una ricontatonia accentità a austro centralizmento, que el curso del mundo no esti cometido a variaciones irracionales, se ofrecerà una gantotia para la inducción. El lo que se llama "regularidad de la naturalesa". La segunda cuestinas "la inteligiba-lidad de lo real" Afirma lo castico del mundo en cuanto a que los fendemenos se nuceden sin un orden engreso. Por consiguiente la inducción queda anulada. Colora en esta dos aceptiones a Flume, Mill y Russel en la vida diaria, inductivamente para logram cociones generales sobre la realidad? Aborda en este punto trabajos para logram cociones generales sobre la realidad? Aborda en este punto trabajos

de Newton, Bernard y Poincaré.

Los tres reconocen en la inducción un método idómeo de conocimiento. Newton sostiene "que debemos tratar con proposiciones, inferidas por inducción general a partir de los fenúmenos". Bernard diferencia entre observación y experimentación. "Las ideas experimentales no son innatas. No surgen espontáneamente". En cambio la observación es espontánea. "Para tener una primera idea de las cosas, es preciso comenzar por verlas; para tener una idea acerca de un fenó-meno de la naturaleza es preciso ante bodo observarie<sup>2</sup>; para Pojnearé la inducción es un principio "tan difficil de justificar como de pasarse sin él".

Para finalizar dos observaciones. La primera es que consideramos como clara la exposición realizada en erte trabajo y a la vez es necesario rescatar la prolija selección de textos sobre el tema analizado. La segunda es que esperamos la apa-

rición del prometido segundo tomo que abordaría la misma temática a partir de los trabajos de epistemólogos contemporáneos. — CUILLERAGO I. EAUNITZ.

### Quiles, Ismael, Antropología filosófica in-sistencial (Depalma, Buenos Aires, 1978), 360 pp.

Este primer tomo de las obres completas del Padre Ismael Quiles retine tres publicaciones anteriores: "Más allá del existencialismo", "Tres locciones de meta-física in-sistencial" y "La esencia del hombre". A través de ellas, el lector puede introducirse en el pensamiento de su autor, cuya postura filosofica haliase encua-drada en la linea doctrinaría que intenta un acercaniento de las verdades cristianas a las grandes corrientes del pensamiento contemporáneo, especialmente aquellas añoses al existencialismo.

Sostiene Quiles que uno de los mayores males que aquejan al mundo moderno consiste en la pérdida del hombre en la realidad exterior que lo rodea, en su despersonalización. El auge de la técnica ha llevado a una nueva concepción en la personalización. El auge de la técnica ha llevado a una nueva concepción en la cual el individuo no pasa de ser una mera pieza de la gigantesea maquinaria social. Para el autor, el siglo XX es el siglo dal hombre dirigido desde fuera, del hombre en serie, del hombre que ha peridio su propia identidad. Contra esta anuación del individuo como persona se alza la necesidad de una vuelta a la interioridad, y es a este llamado al que pretende responder, precisamente, la filogófia in-distencial.

La diguidad humana sólo podrá recesturse en la medida en que el hombre viva

desde ai mismo. El in-nistencialismo pone el centro del ser y del obrar del bombre en su vida interior. Cada individuo es una suténtica persona en la medida en que viva "desde adentro". La dirección "hacia afuera", por el contrario, degrada al

hombre a la calidad de cosa, de mero instrumento.

El individuo debe retirarse a su interioridad, debe volver a encontrarse, cara a cara, consigo mismo. Pero esto no siguifica que el autor prohije un sislacionismo estéril. Mny por el contrario, este primer paso es necesario porque sólo desde al descubrimiento de nuestro auténtino yo podemos estableces una relación válida con la sociedad y el mundo que nos rodean; sólo desde mi propia mismidad puedo des-

cubrir la realidad social y cómica del hombre. "La interioridad in-aistencial -se efirma- considera al hombre en su realidad social concreta, considera al individuo en su dinamismo histórico, y , por consiguiente, encuadrado en las coordenadas sociales y cósmicas en que de hecho se encuentra".

Sostiane Quiles que, merced a su análisis in-sistencial, logra arribar a la filo-sofía más fundamental acerca del hombre, la que nos abre el camino hacia la filosofía del ser, toda vez que, a través de la comprensión del hombre, llegamos a la verdadera universalidad. El ser es aprehendido, de esta suerte, partiendo, no de

instancias abstractas, sino de una experiencia concreta. El lectro se siente llevado por los razonamientos del Padre Quiles, expuestos en estilo lúcido, donde la claridad se presenta hermanada a la elegancia de la elocución. Ante se intelecto, se ofreco riesenta hermanada su la companio de la claridad se presenta hermanada su la elegancia de la companio del la companio de la companio del la companio de la companio de la companio de la companio de la companio del la companio de la companio de la companio de la companio de la companio del la companio del la companio del la companio del la companio

cuales, en nuestros días, transita el pensamiento católico. - MARTÍN LACIAU.

La inmigración en la Argentina (Tucumán, Universidad Nacional, Facultad de Filosofía y Letras, Centro de Historia y Pensamiento Argentinos, 1979), 320 págs.

Este volumen, centrado en una cuestión decisiva para la plasmación de nuestra moderna sociedad de masses, recoge el contenido de dos cursos trimestrales dictados en 1976 y 1977 en la Universidad de Tucumán bajo la coordinación de Lucia Piossek de Zucchi. Se perfilan en sus páginas dos tipos fundamentales de trabajos: el más representado y acaso representativo de los enfoques aborda el tema de la inmigración desde un ángulo preponderantemente empírico, mientras que el otro sector se ocupa del mismo asunto atendiendo sus aspectos ideatorios.

Tenemos así, por un lado, las emposiciones acerca de la emigración colonial española, la política inmigratoria de Rivadavia, franceses y judios en Tucumán, problemas demográficos de la Europa industrial, consecuencias inmigratorias en la organización regional argentina, influencia entranjera en los ingenios azucareros organización regional argentina, incuencia extraplem en ses ingenuro accesarios y en el "idioma" de los argentinos. Denitro de esta vertiente también corresponde ubicar los estudios que vinculan la immigración a diferentes dimensiones de nuestra realidad especializantes decimonónica; dimensiones como la de la legicas, las classes sociales, la educación tucumana, la arquistectura o los usos familiares y habitacionales. Se han ocupado en forma individual de tales tópicos Ventura Murga, Carlos nales. Se han ocupado en forma individual de tales tópicos Ventura Murga, Carlos Rices - Se land October de la Vina nauvana de dies to jacob Vennius induget.

Plez de la Torre, Maria V. Dappe, Ernesto Cero, Rubén González, Estela B. de Santamarina, Olsa P. de Koch, Julio M. Aguirre, Alberto Nicolini, Diego Lecuona, Israel Blumenfeld, Irene C. de Saltor y Orlando Lezaro. (Los des últimos autores presentaron más de una colaboración específica sobre el particular), Resultan más afincadas en la órbita intelectual inmigratoria las disertaciones

de Lucía Piossek en torno al Facundo, de Orlando Lázaro sobre Alberdi y Avellaneda, de Francisco Juliá respecto a la narrativa ochentista y de Roberto Rojo acerca de Ameghino y el positivismo. — HUCO RIACINI.

Roic, Arturo Andrés, Esquemas para una historia de la filosofía ecuatoriana (Quito, Ediciones de la Universidad Católica, 1977), 145 pn.

Ya otros comentadores, desde estas mismas columnas, tuvieron ocasión de reconocer algunas contribuciones originales efectuadas por Arturo Roig a la marcha de América Latina en materia filosófica.

Enfrentamos ahora un considerable esfuerzo para develar el panorama especulativo de una región escasisimamente explorada. Sin embargo, al autor no se ha

#### FILOSOFÍA DE AMÉRICA LATINA

limitado a un cometido de por si tan relevante sino que, además de describirnos la evalución de las ideas ecuatorianas, somete a correlativa discussión varios de los atributos que se emplean para caracterizar de consuno al filosofar latinoamericano, atributos tales como su presunto rasgo imitativo o la más generalizada separación entre filósofos mayores y menores.

Adminso, se replantes la clástica periodización de nuestro devenir filosólico, proponidadose otro crosograma clásticatorio que rescute el eventual pensimiento indigena y no deje de sumir los aspectos ideológicos colindantes, sin negar per ello un margen de autenticidad y sin confundir los diritatos planos conceptuales como es ha venido hacedno precipitadamente en los élitanos tiempos: Ta filosofía como toda forma de pensimiento no se salva de lo ideológico, pero ha tenido como toda forma de pensimiento no se salva de lo ideológico, pero ha tenido y tense en la medida en que aleanza verdederamente un rivel de critica y sobre todo de autocritica, la posibilidad de señalar sus propios condicionamientos" (pp. 30-1).

De ful manera, se destacará, v. gr., la importancia del marco doctrinario del liberalismo —en sus más diversas acepciones—pera comprender los procesos relazivos que han ido emergiemo en el Ecuador; país que, según Roig ha procurado demostrar—Incluso comtra la opinión de calificados intérpreter locales—, posee una veta no desdeñable de penassimiento filosófica.

Dicha poculiaridad se poue en especial de relieve al analizarse la obra del espiritualista esfectico José Peralta, influido por el kruusismo, y de Belisario Quevo, ulteriormente edscripto a la escuela positivista ecuatoriana, la cual ha experimentado el sgnificativo ascendiente de sus correligionarios argentinas.

Cabe aguardar que este impostergable trabajo de redescubrimiento sea sucedido por toros similares dentro y fuera del ámbito que equi se ha entrado a enjuiciar. Propongo otra fuente más a las mencionadas por Roig: el artículo de Isase Barera: La filosofía en el Ecuador colonial" (Rev. de Fúosofía, Bs. Aires 8 (8): 383-9, nov. 1923).

### INFORMACIONES

### HOMENATES

Entre el 4 y el 7 de diciembre de 1978, en la Universidad Nacional de Cuyo, se realizaron sesiones en honor a Aristóteles con la Intervención, entre otros, de los profesores Diego Pro, Luis Noussan-Lettry, Nolberto Espinoza, Adolfo Ruis Diaz, Luis Campoy y Vicente Clochitti.

Par ceichrar el bientemario de la muerte de Hume y de la aparición de Le Riqueza de la Naciones de Adam Smith, se han publicado las poneciosa presentadas en un encuentro organizado por el instituto Torcusto Di Tella, la Asociación Arquetina de Economía Política, la Sociedad Arquetina de Análitas Flosó-fico y el Centro de Investigaciones Flosóficas. En la obra aladida —Banapor actuales sobre Adam Smith y Docid Hume (B. Aires, Instituto Di Tella, 1978; 365 págs)—, se reúnem trabajos e intervenciones de M. Coeta, E. Cláves, J. C. D'Alessio, A. Flew, J. hábéz, C. Klimovsky, E. de Olaso, J. Olivera, E. Rabossi, J. Rodriguez Larreta, J. Villanueva, I. Züberbühler y R. Orayen, quien tuvo a cargo la compilación del material.

#### NUEVAS ENTIDADES FILOSOFICAS

En noviembre de 1978 se constituyó la Sociedad Argentina de Filosofía, fijándose su sede inicial en la ciudad de Córdoha bajo la conducción colegiada de los profesores Atruo García Astrada, Judith B. de González Achával, Jorge Pagmo, Luis López Legazpi y Daniel Vera Murúa. El cuerpo consultivo de la misma ha situación compuesto por profesores del resto del país: Eduardo Astonietto, Juan Bolzán, Juan Cassubon, Diego Pro. Eugenio Pucciarelli, Manuel Tries y Raisal Vitasoro.

Sobre la base de la Ex Sociedad Cuyana de Filosofía, se ha creado la Sociedad de Filosofía de Mendoza, la cual organizó, durante el curso del año 1978, una senie de disertaciones a cargo de Eugenio Pucciarelli, Diego Pro, Luis Noussan-Lettry y Bruno Belloni.

#### ESCRITOS DE FILOSOFIA

El Centro de Estudios Filosóficos, que desarrolla sus actividades en el marco de la Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires, anuncia la próxima aparición de los números 3 y 4 de Escritos de Filosofía, publicación semestral que dedica cada una de sus entregas a un tema especial.

El número 3, consagrado a emaninar el entado actual de los problemas del Mito, contendrá los siguientes entudios: Luis Nousan-Lettry, Mito y pragunta; Mito, contendrá los siguientes entudios: Luis Nousan-Lettry, Mito y pragunta; Mercedes Biani, Protendad y distanció en la interpretación consemporiance de los metos: Luis Bagolini, Mito y culturar en la midicipación de maniferio en administrativa de la mito en los entendes activas processos en el mito en los entendes cultural; Nestra ruis: Corden, Reflexiones sobrellos entendes del mito en lo entende cultural; Nestra ruis: Corden, Bellexiones aberdad entengelifica del mito en el contento cultural; Nestra ruis: Corden, El mito hesdódico de la endade del hombre; Carlos M. Herria, Los mitos y la filosofía de Pladra; Emesto La Coco, El mito de la concença, Antonio Camarero Benito, El "Mythor" de la Potésca estructura literaria; Hugo Francisco Bauxi, Roma: sentesti de mito ententris; Esquardo L. Albian, Un aporte a la concepción rimbológico del mito; G. F. Creuzer, Elsa Tabernig, La degradación del mito; Graciala Maturo, El mito, G. F. Creuzer, Elsa Tabernig, La degradación del mito; Craciala Maturo, El mito, Gradamento y clare de la cultura; Angel Castellia, Perstentencia de un mito las formas históricas del laborinto; Maria Eugenia Valentie, El mito del famíliar; Eugenio Pucciarelli, La embigiedad del timo en el mito.

El número 4, dedicado al tema de la Técnica, presentará los siguientes escutios: Erasto Mayz Vallenilla, Técnica y libertad; Manuel Crauell, Notas obre el teenites, Francisco Garcia Bazia, La religión en la edad de la técnica; Ricardo Mallandi, Natura abscondita. Los resortes naturales de la técnica; Hugo E. Biagiai. La mentalidad etenocrática, Romano Galeffi, La técnica en el arte; Jorge Carcia Venturia, Técnica y aceleración de la historia; Félix Cernuschi, Interacciones entre ciencia y técnica, Martín Lealu, El derecho como técnica de la regulación social; Angel Castellán, Acerca de la técnica en la historia; Hernia Wiljens, El hombre y la máquina; Cermina Nation, Cermina Nation, como tecnica y técnica, porten a participa de la técnica en la historia; Hernia Wiljens, El hombre y la máquina; Cermina Nation, Comma Nation, como tecnica y tecnica participation de la regulación de la regulación social; por la máquina; cerbora, hombres.

#### ASOCIACIÓN ARGENTINA DE EDUCACIÓN SUPERIOR

La gravedad de la crisia univernitaria y la falta de propuestas para darle solución incitó e un grupo de inhelectuales argentinos a constituir la Asociación Argentina de Educación Superior. En 1977 realizó dos Mesas Redondas, una, sobre Factures Condicionantes y Fundamentos de una Política Educativa, y, otra, sobre Política de la Investigación. El interés despertado en los circulos universitarios facilitó la reunión de un grupo más numeroso compuesto por especialistas idôneos de muy distrinos exampos.

Independiente del consenso sobre la gravedad del problema educativo y la necesidad de eucarar soluciones, favoreció el nucleamiento inicial la idea de que cada vez es menor la vigencia del enfoque personal y mayor la conveniencia de la interacción de un grupo de especialistas procedentes de distintos campos del

Una panel efectuado para amilizar el Anterrovecto de Ley Universitaria permitó señalar algunos aspectos vitales, entre los que se destacó que la validez de una Ley reside en la efectividad de los instrumentos que incluye y en los cambios que índuce. Los miembros presentes convinieron: (1) que la Universidad requiere prrisépresos dedicados a la investigación, designados por concurso y con estabilidad asegurada en sus cargos y, en las áreas básicas, pertenecientes al régimen de dedicación erchisáva; (2) que es deber de las autoridades informar sobreo la jerarquita, eficacia y valor de los títulos que otorgan las Universidades; (3) que es conveniente evaluar las instituciones de nivel superior, a fin de mostrar su nivel académico y, a la vez, sus deficiencias con vistas al resjuste que facilite su meioramiente.

#### INFORMACIONES

En un Seminario realizado sobre el tema de la admisión se subrayó la importancia que tiene la relación entre el número de ingresantes y la calidad del egresado y, como contraparte, las graves consecuencias derivadas del ingreso irrestricto y los problemas personales y sociales que derivan de la deserción. Se puso enfasis en la conexión de la política de ingreso y la formación de recursos humanos en escala nacional.

Actualmente la Asociación estudia la creación de Centros de excelencia, que podrían servir, no sólo de modelos de demostración, sino que ayudaría a formar los recursos humanos de alta calidad que el sistema educativo podría utilizar en la

futura constitución de los claustros. ratura constitución de los citaustros.

La Comisión Directiva de la Asociación está constituida por las siguientes personas: Dr. Oscar Cómez Poviña (Presidente), Dr. Félix Cernuschi (Vicepresidente), Dr. Francisco García Bazán (Secretario), Ing. Marcelo Sobrevila (Prosecretario), Dr. Federico Frischlanecht (Tesorero), Dr. Carlos G. Frontera (Protesorero), Dres. Reynaldo Ocerin, Roberto J. Brie y Eugenio Pucciarelli (Vocales), Ing. Germán R. Cómez y Dr. Heberto Puente (Suplentes).



# INDICE

## FILOSOFIA CRIEGA

|                                                                                  | Lug. |
|----------------------------------------------------------------------------------|------|
| ERNESTO LA CROCE, Sentido y estructura del mito hesiódico de las edades          | 3    |
| Néstor Luis Cordero, La dinámica de la polis en Heráclito                        | 15   |
| CRISTINA MARTA SIMEONE, El ciclo del alma en Heráclito                           | .7   |
| VICTORIA E. JULIÁ, Algunas cuestiones sobre el significado de "ser"              | 35   |
| OSVALDO N. GUARIGLIA, Llas categorías en los Tópicos de Aristóteles              | 43   |
| GEROLD STAHL, Lo infinito en Aristóteles                                         | 69   |
| José Pablo Martín, La "lexis" de Aristóteles y la lingüística con-<br>temporánea | 75   |
| Francisco Carcía Bazán, Sobre la noción de "epinoiai" en Eneada II, 9 (33), 2, 1 | 83   |
| María Santa Cruz Prunes, Plotino y la inefabilidad de lo Uno                     | 95   |
| MERCEDES RIANI, Los sentidos del "ser en " en Plotino                            | 101  |
| Francisco Leonardo Lisi, Los tres niveles de la divinidad en Numenio de Apamea   | 111  |
| Hugo F. Bauzá, La teofanía de Pan                                                | 131  |
| CARLOS M. HERRÁN, El silencio místico                                            | 139  |
| Eucenio Pucciarelli, La historia de la filosofía y sus problemas .               | 151  |
| NOTAS Y RESEÑAS                                                                  |      |
| I. FILOSOFIA GRIEGA                                                              |      |
| Francisco Olivieri, Melisso, testimonianze e frammenti, por Giovanni Reale       | 173  |
| Néstor Cordero, Mito y pensamiento en la Grecia antigua, por lean Pierre Vernant | 179  |
| FRANCISCO LISI, Gnosis und Gnostizismus, ed. por Rudolph, K                      | 182  |
| — Der späte Platon, por Egil Wyller                                              | 184  |
| Huco Bauzá, El estoicismo, por Eleuterio Elorduy                                 | 186  |
| Francisco García Bazán, Significado de los nombres en el Corpus<br>Dionysiacum   | 188  |
| Hugo Bauzá, Filosofía y poesía en el pensar griego, por Carlos<br>Disandro       | 189  |
| Armando Poratti, El sol, la línea y la cauerna, por Conrado Eggers Lan           | 191  |
| ERNESTO LA CROCE, Los filósofos de Mileto, por C. E. Lan y Vic-                  | 103  |

|                                                                                                                          | Pág. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| CRISTINA SIMEONE, Los filósofos presocráticos, I, por C. E. Lan y Victoria Juliá                                         | 194  |
| Los fragmentos de Diógenes de Apolonia, por Angel Cap-<br>pelletti                                                       | 196  |
| IRENE CUFRÉ, La teoría aristotélica de la visión, por Angel Cap-<br>pelletti                                             | 197  |
| JORGE ROETTI, Quellenkritische und logische Untersuchungen zur<br>Gegensatzlehre des Aristoteles, por Osvaldo Guariglia  | 198  |
| Luis Varela, Aristóteles, Metafísica, traducción, introducción, ex-<br>posiciones sitemáticas e índice por Hernán Zucchi | 199  |
| II. FILOSOFIA DE AMÉRICA LATINA                                                                                          |      |
| Hugo Biagini, Tesis estadounidenses sobre pensamiento argentino                                                          | 201  |
| EDMUNDO CAMALY, Aproximaciones a la filosofía, por Danilo Cruz<br>Vélez                                                  | 209  |
| Platón, Hermógenes y el lenguaje, por Victor Li Carrillo                                                                 | 211  |
| Jorge Dorri, Situación de la filosofía de Jaspers, por Mario Presas                                                      | 212  |
| MARTÍN LACIAU, Teoría tridimensional del derecho, por Miguel                                                             |      |
| Reale                                                                                                                    | 213  |
| ADA PÉREZ WRICHT, La vecindad humana, por Manuel Granell .                                                               | 215  |
| ROBERTO WALTON, Sentido y trayectoria de la filosofía moderna, por Rodolfo Algoglia                                      | 217  |
| María de Beutes, Márgenes de los estructuralismos, por Raúl Cas-<br>tagnino                                              | 216  |
| Literatura y sociología, por Delfin Garasa                                                                               | 219  |
| - El laberinto del universo, por Jaime Rest                                                                              | 221  |
| IBENE CUERE Arte u realidad en Platino nor Carlos Asti Vera                                                              | 222  |

ALICIA PÁEZ, Regle et cause dans l'analyse du langage, por Ri-

Gustavo Marquis, Filosofia de las matemáticas, por Francisco Larroyo

GUILLERMO KAUNITZ, La inducción, por Jorge Estrella .......

MARTÍN LACLAU, Antropología filosófica in-sistencial, por Ismael Quiles .....

Hugo Blagini, La inmigración en la Argentina, por Lucía P. de Zucchi y otros

--- Esquemas para una historia de la filosofía ecuatoriana, por

Arturo A. Roig .....

cardo Pochtar

Jorge Estrella, Dos obras de Félix Schwartzmann

223

225

229

230

231

232

232

### FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS

Decano

DR. ARTURO BERENCUER CARISOMO

Secretaria de Asuntos Académicos Prof. Elisa Rey

### DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA

Directora

PROF. MARÍA MERCEDES BERGADÁ

Secretaria

Prof. Victoria Juliá

### INSTITUTO DE FILOSOFIA

Director

DR. Adolfo P. Carpio

Secretario

PROF. ELBIO CALETTI

